biblioteca digital andina

MASCARA, TRANSFORMACION E
IDENTIDAD EN LOS ANDES

LA FIESTA DE LA VIRGEN DEL
CARMEN

Gisela Canepa Koch

Obra suministrada por la Pontificia Universidad Catdlica del Peru


http://www.pucp.edu.pe

da

INDICE

Agradecimientos

Introduccién

l. La Mascara: discusion
La mascara en occidente
La mascara teatral

El estudio de la mascara en el Peru
La méscara ritual

N A\ =

1. Ritual e Identidad

1. El pueblo y su tradicion: la busqueda de una identidad mestiza paucartambina
1.1 El pueblo y la provincia de Paucartambo

1.2 Mestizos e indios en el pueblo y en la region

1.3  Tradicion e identidad de Paucartambo

2. Las comparsas y el sistema de cargos: identidad y jerarquia ritual

2.1 Repertorio de las danzas de la Virgen del Carmen

2.2  El status social y ritual de la danza en Paucartambo

2.3 Danzasy cargos festivos: identidad individual e identidad colectiva

[ll. Ritual y Transformacion

1. Relatos orales sobre la llegada de la imagen de la Virgen del Carmen al pueblo:
competencia y transformacion

1.1  Version recopilada por el doctor Manuel J. Aparicio Vega

1.2 Version recopilada por Betty Yabar de Zafiga

1.3  Version recopilada por Segundo Villasante,

1.4  Version recopilada por Segundo Villasante, I

1.5  Version recopilada por Segundo Villasante, IlI

1.6 Version recopilada por J. Roel Pineda

2. La secuencia festiva: respuesta a una situacion de peligro ritual




2.1
2.2
2.3
24
2.5
2.6
2.7

Descripcion del cronograma festivo

La vispera, 15 de julio

El dia central, 16 de julio

Tercer dia, 17 de julio

Watatiaykuy, 18 de julio

Dia del hampinakuy, 19 de julio

Interpretacion de la secuencia festiva

La guerrilla: actualizacion del mito y poder utdpico

IV. Mascara, ldentidad y Transformacién

1.1
1.2
1.3
1.4
15
1.6

2.1
2.2
2.3
24
2.5

Mascaras y mascareros: tradicion e identidad locales
Relaciéon de méascaras

Técnicas de confeccion

Los mascareros de Paucartambo

Produccion y comercializacién de las mascaras
Estereotipo e identidad locales

Fetichizacién y herencia de la tradicion

La mascara en el ritual: transformacion y poder

La mascara y la manipulacion de ambigliedades

La trasgresion de la regla

La mascara como agente diferenciador y agente unificador
La mascara en su rol mediador: transformacion y jerarquia de opuestos
La mascara: apropiacion del poder ritual

La mascara: engafio o representacion utépica

Bibliografia




AGRADECIMIENTOS

Cuando uno termina de escribir un texto éste empieza a tomar independencia,
condicion que se hace alin mas evidente cuando éste se objetiviza tomando la forma
fisica de un libro que posteriormente sera comprado, leido, subrayado, y guardado, es
decir manipulado, por otros. Es por esta razén que resulta comun olvidar que en realidad
se trata del producto final de un proceso que involucra exigencias académicas
(requerimientos teoricos, metodoldgicos y tematicos), condicionamientos institucionales
(financiamento, temas que son financiados), y factores autobiograficos (quién es uno 'y
por qué elige determinados temas y preguntas; relaciones con maestros, colegas e
informantes; y otros eventos mas casuales). Es tal vez en el momento que uno redacta
la seccion de agradecimientos, que se tiene la oportunidad de reflexionar sobre un libro
como un proceso abierto y no sélo como un texto acabado. Es por este motivo que la
mencion a instituciones y personas en la seccién de agradecimientos es mas que un
listado de nombres, ella da cuenta de la historia de un libro y de los interlocutores con
los que esta en dialogo. Un libro es simplemente una de muchas voces, por eso
constituye solo una version -aunque sincera y auténtica- de la realidad que describe, y
no un reflejo fiel de ésta. Por esta misma razén, aunque siento este libro como expresion
de sélidos vinculos profesionales y de amistad con instituciones y personas, solo yo me
declaro responsable por las interpretaciones vertidas en este texto.

La Facultad de Ciencias Sociales de la Pontificia Universidad Catolica del Pera y el
Archivo de Musica Tradicional Andina del Instituto Riva-Aglero han sido el marco
institucional dentro del cual escribi la tesis de licenciatura que da origen a este libro. La
universidad, y en especial el area de Antropologia, ha sido mi casa de estudios, y la
convivencia con mis profesores, compafieros y, posteriormente colegas y amigos que alli
tengo ha sido fundamental en mi formacion intelectual y personal. El Archivo de Musica
Tradicional Andina, auspiciado por la Fundacién Ford, me brind6 durante los afios que
trabajé alli (1986-1993) un ambiente intelectual propicio y el soporte econémico para la
investigacion y el trabajo de campo, que permitieron la recopilacion de los datos
etnograficos que dan sustento a esta investigacion.

En un inicio cuando empecé a pensar en la mascara y su uso ritual como tema de
investigacion, conté con las sugerencias de Frederica Barclay, quién ademas me
proporcioné material bibliografico sobre el tema, al que no tenia facil acceso. Luego,




Juan Ansion y Juan Ossio asesoraron mis tesis de Bachillerato y Licenciatura
respectivamente, brindandome siempre valiosas opiniones y sugerencias. También las
horas de clase dictadas por Guillermo Nugent, y las conversaciones con él, me
estimularon para continuar con esta investigacion. Pero sobre todo para darme cuenta
de la riqueza de la mascara como concepto cultural para discutir muchos otros temas
ligados al entendimiento de la condicion humana. Esto me compromete a seguir
pensando en el tema de las mascaras que sin duda aun no esta agotado en este libro.

Debo especial agradecimiento a Manuel Marzal, siempre omnipresente a lo largo de
mi formacién académica y profesional. No solo en las aulas, sino tambien en las
conversaciones fuera de clase ha sabido estimularme con sus comentarios y
sugerencias aunque breves y sutiles, siempre acertadas y contundentes. Combinando
autoridad y amistad siempre ha sabido exigir de sus alumnos a dar un paso mas
adelante. Yo he querido asumir esa exigencia y es gracias a ello que he tenido el
impulso para convertir mi tesis de licencia en el libro que aqui presento.

Durante los afios que realicé trabajo de campo en Paucartambo, muchos fueron los
amigos y colegas que colaboraron conmigo. Con Manuel Raez realicé mi primera 'y
accidentada visita al pueblo de Paucartambo, en abril de 1989. Vimos un pueblo en
silencio, que apresuré nuestra pronta partida. Fue a través de la musica y sus danzas
gue los paucartambinos se hicieron oir y sentir. Hasta el dia de hoy no puedo dejar de
experimentar una inmensa nostalgia cuando me es imposible volver a visitar a los
paucartambinos y asistir a su fiesta. Raul R. Romero, Claudia Rohrhirsh, Leo Casas R.,
Ana Maria Béjar, Zoila Mendoza y Pilar Albareda me acompafiaron en distintas
oportunidades en mis viajes de campo. Ana Maria Béjar siempre me ha brindado su
hospitalidad y su casa en mis visitas al Cuzco. A Zoila Mendoza debo mi agradecimiento
por su constante apoyo. No solamente por facilitarme el contacto con algunos de los
danzantes y karguyuc de Paucartambo, sino también por transmitirme su entusiasmo y
buen humor. Pilar Albareda ha sido desde siempre una compafiia crucial. No solamente
me ha acompafado fielmente en la mayoria de mis visitas al campo, sino que juntas
hemos aprendido a querer y disfrutar de la amistad de los paucartambinos y de las
alegrias y tristezas que trae su fiesta. Nadie, que no hubiera estado también ligado de
una u otra manera a la fiesta, hubiera tolerado hablar durante horas interminables sobre
los paucartambinos, su fiesta, sus danzas, y sus mascaras. Estas conversaciones han
sido fundamentales para procesar y contrastar con nuevos puntos de vista los datos
etnograficos y las emociones que forman parte de la investigacion. A ella le agradezco
por su compaiiia, amistad, y capacidad critica.

En el trecho final de esta empresa he contado con los valiosos comentarios y
sugerencias de Alex Diez quien ley6 el manuscrito. A Claudia Rohrhirsch le agradezco
especialmente por revisar las pruebas de imprenta y hacer importantes cambios y
mejoras editoriales.

Pero toda esta empresa no hubiera sido posible sin la acogida y colaboracion de
los danzantes, karguyuc, y mascareros paucartambinos. Debo resaltar también la
hospitalidad de la gente del pueblo de Paucartambo, asi como de los paucartambinos en




Cuzco y en Lima. Todos juntos me han dado la oportunidad de disfrutar la experiencia
intelectual y vivencial de compartir con ellos su universo. Prueba de ello son este libro y
la amistad que seguira uniéndonos. Aunque corro el riesgo de omitir importantes
nombres, quiero mencionar mi especial agradecimiento a Don Santiago Rojas y esposa,
a Isaac Carbajal, esposa e hijas, a Eliseo Carbajal, a Amador Salcedo, esposa e hijos, a
Victor Martinez, a Freddy Villagarcia, a Rolfi Vigil, a Fritz Villasante, a Victor Boluarte, a
Yuri Boluarte, a Karim del Solar y a Arnaldo del Solar, por las largas, amenas y
enriguecedoras conversaciones que mantuvimos. Espero que este libro cubra en alguna
medida la inmensa deuda que tengo con los paucartambinos.

En un pais de grandes distancias culturales, sociales y econémicas, de
discriminacion y violencia cotidianas no sélo es dificil vivir sino también mantener valores
como el respeto, la tolerancia, la capacidad de ponerse en el lugar del otro, y mantener
la esperanza. Si este libro ha sido pensado como un homenaje a la capacidad creativa,
el sentido estético y ludico que muchas veces son olvidados cuando otros 0 nostros
mismos hablamos del Peru y de los peruanos, no estoy haciendo mas que responder al
esfuerzo de mis padres por tratar de ensefiarme a resistir al poder deshumanizador que
la vida cotidiana ejerce. A ellos, César y Gerhild, y a mis hermanas Silvia y Susana con
guienes comparto la experiencia y previlegio de ser una familia, mi agradecimiento.

Radul con quien convivo hace once afios, me ha brindado su apoyo incondicional
desde entonces. No solamente ha sido un interlocutor intelectual, sino también un amigo
y colaborador. Es él quién me ha facilitado la dificil y a veces culposa tarea de escribir un
libro mientras se educa a una nifia pequeiia. El ha sabido reemplazarme con plenitud en
las horas que le he robado a nuestra Amandita, y me ha ayudado a hacerle entender y a
aceptar con la l6gica de sus tres afios, que «su mama esta trabajando».




INTRODUCCION

El interés por las expresiones rituales, festivas y estéticas andinas no es nuevo,
aunque aun constituye en el Per( una preocupacion marginal dentro de la antropologia y
de las ciencias sociales en general. Esta marginacién se debe a la prevalencia de
enfoques téoricos que definen lo ritual, el arte y la cultura como fenémenos supra-
sociales, como falsa conciencia 0 como mera representacion de una realidad externa e
independiente. Desde tales perspectivas tedricas las practicas festivas y estéticas han
terminado por ser objetivizadas como realidades aisladas, autbnomas, y en todo caso
dependientes en vez de constitutivas de la realidad social. El otorgar a nivel tedrico,
poder explicativo, y a nivel de la practica, eficacia y poder constitutivo, Gnicamente a las
esferas de lo econémico, lo social, y a la accion politica institucionalizada, implica un
etnocentrismo, asi como una accién discriminadora. Por un lado, se esta proyectando un
discurso que dicotomiza las esferas de la cultura, frente a las de la politica y economia,
para explicar realidades no constituidas en estos términos. Por otro lado, al
menospreciar practicas culturales y formas no institucionalizadas de accién politica, se
esté otorgando protagonismo y autoridad unicamente a los grupos que controlan y
acttian dentro de los espacios formalmente constituidos. Aquellos grupos sociales que
recurren o se sustentan en otras l6gicas y practicas como formas para actuar
politicamente y ganar espacios dentro de contextos nacionales y globales han sido
reducidos a la condicién de tradicionales, primitivos e irracionales.

Las practicas de estos grupos se han entendido como manifestaciones puramente
locales y anacrénicas, pasando por alto su importancia y eficacia como formas para
vincularse con el mercado, y con la sociedad nacional y global en términos econémicos
y politicos. La persistencia de practicas ‘tradicionales’ no constituye pues la
supervivencia de un pasado. Es por eso que la dicotomia tradicional/moderno se ha
probado insuficiente para explicar la continuidad y eficacia de ciertas practicas
‘tradicionales’ y locales en el contexto de la expansion del mercado y otras fuerzas
homogeneizantes. Dos cosas nos sefalan la existencia y fortalecimiento de estas
practicas en distintas partes del mundo y en el Peru. Primero, nos recuerda una vieja
premisa antropoldgica sostenida por Marcel Mauss segun la cual las practicas culturales,
asi como las sociales, las econdmicas y las politicas deben entenderse como hechos
totales. Hechos totales que son capaces de interrelacionar las distintas dimensiones que




constituyen y transforman en su integridad y complejidad a los sujetos sociales y a la
realidad de la que son parte y en la que actdan. Y, en segundo lugar, nos indican que el
esfuerzo desplegado por diversos grupos para mantener ciertas practicas culturales
propias significa en el contexto de la globalizacion ya de por si una accién politica. Es
decir, el intento por mantener y legitimizar espacios propios, dentro de un contexto en el
gue ya solo su definicion como ‘tradicionales’ ejerce una violencia politica de
marginacion y desposesion.

En el Perl las aproximaciones al estudio de las practicas rituales y festivas han
tendido en el pasado a privilegiar una interpretacion que las define como formas de
resistencia de la cultura andina. Esta interpretacion refuerza la concepcion de la cultura
andina como un fenémeno distante espacial y temporalmente del contexto e historia
nacionales. Dentro de esta linea de reflexion ha predominado la nocién de identidad
como algo dado y esencial. La identidad andina habria preservado su esencia inalterada
enmascarandose bajo formas no andinas. Manteniendo la dicotomia entre forma y
contenido se ha privilegiado la nocién de resistencia en vez de negociacion y cambio.

En contextos coloniales, la representacion cultural y de identidades implica una
estrategia a través de la cual la identidad es vista de distintos angulos, desde dentro de
una cultura y desde fuera de ella. El hecho de enmascarar contenidos prehispanicos
bajo formas europeas, por ejemplo, es un proceso de representacion que implica
reflexionar sobre lo propio, y negociar el derecho de auto-representarse. Pero también
implica tomar conciencia de como se es visto por el «otro», asi como de cierto dominio
de formas de representacion foraneas. Es decir, que también implica constituirse a
través de nuevas formas y contenidos, lo que trae consigo el riesgo de objetivizarse
como, y transformarse en, el «otro». De como tal riesgo es manejado depende la
direccién que tomara la representacion y transformacion de identidades, asi como el
poder de la autorepresentacion y autodeterminacion. En el contexto de relaciones de
dominacién cultural la capacidad de autorepresentarse juega un papel importante en el
lugar que se ocupara al interior del nuevo contexto. La representacion cultural y de
identidades no esta pues extenta de implicaciones politicas.

Estudios mas recientes han empezado a poner énfasis en el aspecto mas dinamico
de las expresiones «tradicionales», es decir, en su importancia para que grupos
especificos se expresen y encuentren un espacio de dialogo dentro de contextos
mayores como son las esferas nacionales e internacionales. Algunos estudios han
propuesto entender las expresiones tradicionales y folcléricas como procesos mas bien
modernos en términos de su importancia en la construccion de identidades regionales y
nacionales. Es decir, concebirlas no s6lo como afirmacion de identidades fijas y
centradas (decirse asi mismo quién es uno), sino también como formas para conquistar
y negociar espacios propios dentro de discursos mas amplios (decir a «otro» y a si
mismo quién es uno en relacién a ese «otro»). Esto Ultimo pasa por una transformacion,
descentralizacion y reinvencion constantes de las identidades. Cuando un danzante del
auga chileno (personaje que representa al soldado chileno de la Guerra del Pacifico)
baila al estilo y con la indumentaria paucartambinos no solo afirma su identidad como




paucartambino, sino que se constituye también como peruano dando una versiéon propia
de un evento nacional; version con la cual se ubica dentro de un discurso nacional.

El desarrollo del turismo y de las comunicaciones si bien transforman las
expresiones festivas y rituales, también les abre nuevas posibilidades para
transformarse y reforzarse. Es por eso que la pregunta por la autenticidad tan ligada a la
problematica del folclore y a las expresiones tradicionales, pierde su sentido si sigue
siendo entendida en términos dicotdmicos que oponen la tradicion a la modernidad. La
autenticidad debe ser entendida como la capacidad de grupos sociales para
representarse a si mismos, y de conquistar aquel espacio dentro del discurso nacional y
global, que les permita a ellos decir quienes son. Es decir, por la capacidad de
autorepresentacion y autodeterminacion, en vez de por la resistencia de supuestas
identidades esenciales.

A partir de lo dicho lineas arriba, este libro esta pensado como una contribucion al
mejor entendimiento y revalorizacion de las précticas ‘tradicionales’ como medios
importantes y efectivos para la representacion y constitucién de identidades. Mas que
nunca podemos observar que en el mundo de hoy y en el Peru, el poder es el poder
sobre la imagen. En la postmodernidad los agentes sociales han asumido las formas de
representacion como parte de la realidad, reconociendo y negociando su poder
constituyente y transformador. Es a través del control de lo que se representa, asi como
del medio a través del cual se representa que grupos especificos logran constituir y
representar sus identidades logrando mayores o menores espacios para la
autodeterminacion. La autenticidad de formas de representacion tradicionales radica
mas bien en la capacidad de autorepresentacion que en la ‘antigiiedad’ u ‘originalidad’
de sus formas y contenidos.

En el Peru, grupos marginados geografica, cultural, econémica y politicamente
tienen en el &mbito de sus practicas rituales y folcléricas urbanas un medio alternativo a
los medios formales (ciencia, arte y medios de comunicacion masivos), para autore-
presentarse, reflexionar y constituirse como parte del escenario nacional y global. Es alli
donde estan articulando sus discursos mas sélidos y dinamicos. El fortalecimiento de
formas tradicionales (rituales, fiestas, folkore, artesanias) sucede justamente en
conexién con la expansion del mercado y de los medios de comunicacién masiva. En
este sentido, la mascarada como forma de representacion no constituye una practica
arcaica, exotica o pintoresca, sino una estrategia local para existir dentro de la gran
imagen global.

Otorgar poder constitutivo a la representacion supone ademas alejarse de una
definicion de identidad en términos puramente esencialistas. La identidad por el
contrario, seria una practica a través de la cual se reproducen, transforman y valoran
distintos contenidos sociales e historicos. La representacion de identidades implica una
transformacién que exige ser vista como objetivizacién asi como proceso. Vista asi, ella
supone un esfuerzo de busqueda, de acercamiento, de imitacion, de apropiacién y de
transformacion en aquella identidad objetivizada. Es a través de tal practica, que puede
definirse como un esfuerzo de mimesis, que los individuos se constituyen en sujetos con




identidad. Es justamente en este sentido que la méscara es un recurso propicio para la
construccion de identidades.

Por un lado, la méascara estereotipa y objetiviza la identidad a la que los sujetos
aspiran. Por el otro, la mascara hace posible realizar tal aspiracion. Esto sucede a través
de la transformacion mimética, que ocurre cuando el danzante se coloca la mascara y
asume la identidad del personaje. Pero este hecho no tendria trascendencia si la
mascara no lograra también romper la dicotomia entre la identidad representada (la
identidad del personaje socialmente construida) y la identidad subjetiva del danzante.
Para poder explicar la transformacion mimética como efectiva, hay que tomar en cuenta
la naturaleza ambigua de la mascara. Ella no s6lo oculta una identidad, sino que al
mismo tiempo muestra otra, mediando siempre entre la identidad representada y la del
que la lleva. Es a través de tal mediacién que los danzantes logran mostrarse
ocultandose detras de la mascara, mientras que la mascara se oculta mostrando al
danzante. Esta dinAmica no solamente colapsa la dicotomia entre personaje y danzante,
sino que al mismo tiempo lleva a la constitucion y transformacion de ambos polos.

La relacion entre el ‘yo’ del danzante y el personaje representado no debe ser
entendida pues en términos dicotomicos, ni excluyentes. La identidad del personaje no
es pues una identidad artificial, ni simple representacion o tergiverzacion (engafio) de
una identidad verdadera, sino aquello con lo cual el danzante negocia su identidad
dentro del contexto social en el que vive. Es esta negociacién lo que a su vez va a
provocar transformaciones tanto en la elaboracion del estereotipo como en la
constitucion de los sujetos que llevan la mascara. Es asi que los danzantes viven sus
personajes y las identidades que representan como sus identidades intimas y subjetivas.
La mascara no es solo un medio para representar identidades imaginadas, sino que
permite la apropiacion e incorporacion de aquellas como verdades esenciales. Es esta
doble capacidad de la mascara para objetivizar y transformar la que he querido resaltar
en el presente trabajo. Es en esta doble capacidad que encuentro lo que denomino el
poder utdpico de la mascara.

¢, Como es que funciona este poder objetivizante y utdpico de la mascara de
contexto especifico? En las danzas de la fiesta de la Virgen del Carmen en el pueblo de
Paucartambo, la méscara tiene un rol central. Su creacion y uso ritual estan
estrechamente ligados a la utilizaciéon de un referente de identificacién que los propios
paucartambinos definen como una identidad mestiza ¢ cual es entonces esta identidad
mestiza paucartambina que se representa y constituye a través de la mascara? La
identidad mestiza paucartambina se encuentra objetivizada en la mascara como sintésis
de una doble herencia: inca y espafola. Este es su aspecto discursivo. Pero como
realidad social la identidad mestiza paucartambina es el resultado histérico de esa
objetivizacién que pasa por una negociacion constante entre aquello que es concebido
como lo inca y lo espafiol, y aquello que se concibe como su sintesis. Esto Gltimo implica
la negociacion entre los distintos grupos que claman ser los portadores de aquella
identidad, proceso que esta estrechamente ligada a los intereses y motivaciones de
aquellos grupos sociales. La identidad mestiza paucartambina es aquella realidad que




los distintos grupos logren obijetivizar, cristalizar, institucionalizar, e internalizar en un
momento determinado como lo propio, lo auténtico y lo esencial.

En la mascarada paucartambina este proceso pasa por la representacion de
personajes alusivos a la historia del pueblo. Los ghapaq qulla, los majefios y el auga
chileno, por ejemplo, representan cada uno al llamero de la region del Qollao, al
comerciante de licores proveniente del valle de Majes en el departamento de Arequipa, y
al soldado de la guerra contra Chile. Estos personajes no s6lo comparten un referente
temporal, sino también espacial. Para los paucartambinos estos personajes son lejanos
en el tiempo, pero también en el espacio geografico y cultural. A través de la
representacion de tales personajes se contextualiza un referente histérico y social
foraneo a la realidad paucartambina actual. Estas identidades objetivizadas y
posteriormente apropiadas a través de la transformacion mimética aluden a la
construccion de identidad mediada por la referencia al «otro». Esto significa que los
contenidos y limites de la identidad paucartambina actual son construidos en relacion a
otras realidades sociales e histéricas. De tal modo que al constituirse como
paucartambinos, los distintos grupos que representan a los diferentes personajes de las
distintas comparsas que participan en la fiesta se constituyen también como peruanos.

La existencia de distintas comparsas también hace alusién a otro elemento
importante dentro del discurso de la identidad mestiza paucartambina. Ya me he referido
al hecho que la mascara muestra que la identidad no es univoca, sino mdltiple y
cambiante. La existencia de mascaras que representan a distintos personajes, todos
ellos considerados parte del estilo y estereotipo paucartambino, hace referencia a la
capacidad diferenciadora de la mascara al interior del discurso festivo. Es asi que el uso
de la mascara da cabida a la expresion de distintas manifestaciones de lo que en otros
niveles la mascara misma establece como una identidad mestiza paucartambina univoca
y homogénea.

Pero si lo auténtico y tradicional paucartambino es algo creado socialmente, no por
eso deja de ser real. La identidad que la mascara construye puede ser una realidad
imaginada, pero es de esas realidades imaginadas que se va haciendo la realidad. La
persistencia de la mascarada en Paucartambo significa también el esfuerzo por
conservar el derecho a la ilusion y a la utopia. Hoy en Paucartambo, y se observan
procesos similares en el Valle del Mantaro, la municipalidad ha mandado a eregir en la
plaza del pueblo estatuas que representan a los personajes de las distintas comparsas
de danzantes. Si tradicionalmente las plazas publicas estaban adornadas unicamente
con estatuas que representan a héroes nacionales protagonistas de la historia de la
Conquista, la Independencia y la Republica, la incorporacién de estos nuevos
personajes miticos y anénimos al pantedn nacional de alguna manera apuntan a un
esfuerzo por cambiar los términos en los que la historia del Pera es imaginada. Y el
mayor logro de esta nueva imagen seria la de incorporar grupos sociales hasta ahora
ignorados y excluidos.

Este libro en su conjunto es una etnografia completa de la fiesta de la Virgen del
Carmen y del uso de la méascara en las danzas que alli se presentan. Los datos




etnograficos presentados y que sustentan mi analisis son producto del trabajo de campo
que realicé entre los afios 1989 y 1991, y han sido recogidos a través de la observacion,
las entrevistas y la recopilacién de documentos locales sobre la fiesta. Para la presente
version he actualizado algunos datos que recogi en visitas posteriores en 1992 y en
1996. Sin embargo, muchos de los cambios que pude observar en aquellas ocasiones
ya no han podido ser incorporados en el presente andlisis. La recreacion de la fiesta de
la Virgen del Carmen de Paucartambo en Lima, celebrada por paucartambinos y
cuzquefios migrantes, y su significativo crecimiento en los dltimos afios, indudablemente
constituye un factor de importancia en téminos del referente local al que alude el
discurso festivo en Paucartambo. El impacto del turismo asi como las politicas de
mercado de las empresas cerveceras que han dado lugar a lo que localmente se ha
denominado la «guerra de las cervezas» (Cristal versus Cuzquefia), también tienen
impacto en la realizacién de la fiesta y en las discusiones sobre autenticidad e identidad
gue preocupa a los paucartambinos y que van alterando los discursos y las practicas
festivas y coreograficas.

A lo largo del libro he querido responder a tres grandes temas: ritual, identidad y
transformacion, explicandolos en torno a la celebracion de la fiesta y al uso de las
mascaras. Esta preocupacion tedrica se concretiza en otros tres temas: 1) la identidad
mestiza paucartambina como construccion histérica; 2) la fiesta como discurso
hegemonizante y espacio de reproduccion de tal discurso; 3) la mascara como elemento
constitutivo de la identidad mestiza paucartambina, tomando en cuenta su doble
capacidad: a) la de objetivizar y naturalizar la identidad en cuestion, y b) la de
transformar. Con esta preocupacion en mente he organizado el libro en cuatro capitulos.

En el primer capitulo, «La Mascara», presento una discusién del concepto de
mascara y de la necesidad de distinguir una mascara ritual que se defina en su doble
funcién: la de ocultar y mostrar a la vez. Es tomando en cuenta su ambigiedad que es
posible entender mejor el poder constituyente y transformador que ella tiene como forma
de representacion. El segundo capitulo, «Ritual e Identidad», comprende dos secciones
en las que muestro como la identidad mestiza paucartambina se define, institucionaliza y
personifica. En la primera seccion de este capitulo, «El pueblo y su tradicion: la
blusqueda de una identidad mestiza paucartambina», discuto como el discurso de lo
mestizo se construye y expresa histéricamente en las esferas de la tradicién oral (origen
de la fiesta), y de las expresiones folkléricas (danzas y concursos folkloricos). En la
segunda seccién, «Las comparsas y el sistema de cargos: identidad y jerarquia ritual»,
me refiero al proceso de institucionalizacion y personificacion de la identidad mestiza
paucartambina que sucede a través de la participacion de los sujetos en las dos
instituciones festivas mas importantes: las comparsas y el sistema de cargos. Es a
través de la participacion en ellas que los mestizos paucartambinos concretos se hacen
identificables.

En el tercer capitulo, «Ritual y Transformacién», analizo cémo la identidad se
constituye e instituye a través de la practica ritual. Esto implica un proceso de
transformacion mitica y ritual a través del cual la identidad mestiza paucartambina
imaginada es apropiada. Para explicar ésto he dividido el capitulo en tres secciones. En




10

la primera, «Relatos orales sobre la llegada de la imagen de la Virgen del Carmen al
pueblo: competencia y transformacion», discuto como esta transformacion ocurre a nivel
mitico. En las secciones 2 y 3 que analizan la estructura festiva y la representacion de la
guerrilla respectivamente, me refiero a la transformacion ritual.

En el capitulo cuarto, «Mascara, ldentidad y Transformacién», retomo el tema de la
mascara. Me concentro en su efectividad como recurso ritual y de representacion, y en
su papel central para concretar los discursos miticos y rituales a nivel de la identidad
subjetiva. En las tres secciones que componen este capitulo explico cémo la mascara
objetiviza la identidad, y logra que sea incorporada en la subjetividad del danzante como
auténticamente suya, transformandolo, y siempre dejando abierta la posibilidad de una
nueva transformacion.




11

l. LA MASCARA: Discusion

1. La méascara en occidente

En occidente el significado de la palabra mascara estuvo vinculado al de persona.
Tanto la palabra griega prosépon como la palabra latina persona se utilizaban para
designar a la mascara. Sin embargo, la idea de persona tiene un desarrollo muy
particular en la sociedad occidental. Esta se fue separando de la idea de méscara,
especialmente cuando, por influencia del derecho romano, en el cristianismo y, luego, en
la filosofia moderna (Mauss: 1971; Napir: 1986; Souffez: 1987), la persona se constituye
en una entidad moral consciente, responsable de sus actos y Unica. Esta concepcion,
ademas enriquecida por la psicologia, implica la idea de una identidad verdadera y
auténtica que cada uno debe encontrar y que esta mas alla de la apariencia frente al
mundo exterior. Es asi que podemos entender frases como encontrarse a si mismo.
Detras de esta nocioén hay también una percepcién evolucionista que concibe a la
persona como un valor que cada uno debe descubrir y alcanzar para realizarse como
individuo (Souffez: 1987).

El rasgo mas importante de este desarrollo fue la dicotomizacion de la persona en
dos &mbitos opuestos: externalidad y materialidad versus interioridad y espiritualidad,
sintetizada en la oposicién entre cuerpo y mente. Dentro de esta dicotomizacién no sélo
se concibe el cuerpo como distinto y separado de la mente, sino ademas como simple
manifestacion temporal, perecible y superficial de la mente. Por lo tanto, es en la mente
donde la verdadera identidad y esencia de una persona esta contenida.

Segun esta linea de razonamiento, la materialidad misma es entendida como
obstaculo para una representacion fiel y verdadera y, por lo tanto, toda representacion
como una distorsion de la realidad. Es asi que la mascara como manifestacion
materializada de una identidad pierde su autoridad como representaciéon auténtica de la
persona. La palabra mascara fue convirtiéndose en simbolo de cara falsa; la mascara es
el personaje que se representa en un «juego», el escudo para protegerse de un mundo
exterior y hostil (Paz: 1984). Ella fue identificada con la nocion de falsedad, de
metamorfosis (Napir: 1986; Canetti: 1983; Allard: 1988) y de representacion, en el
sentido de tergiversacion de la realidad. Asi, la mascara que en la sociedad romana era
identificatoria del cognomen (apellido) y signo de pertenencia a una familia determinada,




12

va transforméandose de un simbolo de identidad en un elemento teatral. Mauss resume
este proceso de la siguiente manera:

«El recorrido es complejo, de una simple mascarada se pasa a la mascara, del
personaje a la persona, al nombre, al individuo: de éste se pasa a la consideracion del
ser con un valor metafisico y moral, de una conciencia moral a un ser sagrado, y de éste
a una forma fundamental del pensamiento y de la accion.»(Mauss: 1971, 333).

Con el desarrollo de la nocién de persona como hecho moral y juridico se pasa a un
ambito abstracto, debido a lo cual la necesidad de la mascara como objeto fisico
también desaparece. La funcion de la mascara quedé relegada al Ambito del teatro.

Por el contrario, en sociedades donde la representacion y lo representado son
concebidos como interdependientes, la identidad de una persona esta constituida tanto
por su aspecto espiritual como corpoéreo. Alli, la objetivizacién y materializacion de la
identidad de una persona es condicidn para su propia existencia. En estos contextos la
mascara no es representacion meramente teatral, sino ritual. Esto Gltimo implica
justamente que la mascara posee un poder mediador y transformador entre la
representacion y lo representado, entre el significado y el significante.

Asi se explica la importancia de la méscara en rituales de iniciacion. Estas son
mascaras Cuyo Uso Y, a veces, vision estan restringidos a grupos generacionales, a
grupos familiares, o a distintos grupos totémicos. En estos casos, la méscara tiene
menos connotaciones religiosas, actuando como simbolo de condicion social (Allard:
1988). Esta funcion diferenciadora de la mascara permite que en el ritual un individuo
pueda asumir una identidad nueva y distinta.

El poder de transformacion de la mascara otorga, en el plano religioso, una funcion
de intermediacion entre el mundo de los dioses y el mundo de los hombres. El sacerdote
que la usa personifica lo sobrenatural que se comunica a través de él. La méscara lo
transforma, pero también lo protege permitiendo la transformacion inversa. Como
intermediaria entre la vida y la muerte, por ejemplo, su uso permite manipular el cadaver
libre de todo peligro (Allard: 1988).

Por el contrario, para el pensamiento occidental que desarrolla la idea de lo univoco
en la persona humana (Napir: 1986; Mauss: 1971), la mascara constituye una
contradiccién y, por lo tanto, un peligro. Las religiones cristianas e islamicas
generalmente las prohibieron por considerarlas objetos diabdlicos (Napir: 1986; Allard:
1988). Napir se refiere a la relacion que existia entre la nocién de mascara y larva, en la
Edad Media, con las siguientes palabras:

«Desde la Edad Media para adelante, la interpretacion de la mascara que prevalece, se
centra en su rol como disfraz del mal. Tal asociacion es aqui probablemente mas obvia
gue en su coneccion con la palabra larva, palabra que segun Skeat ([1879-82], 1974,
330) significa, «un espectro fantasmal, o0 mascara; el primer estado del insecto, siendo la
mascara (disfraz) el dltimo.»(...) «/Aunque el Janus, tricefalico, y otras cabezas de




13

multiples rostros parecen ser representaciones universales del mal, lo que distingue las
representaciones visuales medievales era la conviccidn que todas las personificaciones
ambiguas, excepto la Trinidad, eran moralmente inaceptables y categéricamente
peligrosas. En ese sentido, se puede argumentar que la asociacion entre mascara y
larva, en un nivel epistemolégico, no era nueva; lo que definitivamente era nuevo, era
gue la mutabilidad dejo de ser funcién de la persona. La metafora aristotélica de Melville
para el caracter -aquélla de la oruga que se transforma en mariposa- habria sido
especialmente inaceptable en la Edad Media, cuando la palabra larva significaba todo
aguello que era insidioso y engafioso. Para los cristianos, un dios que lo conoce todo, no
puede ser alterado por mimesis; transformacion a través de representacion visual y
ciencia sobrenatural deben permanecer antitéticos. Para la Edad Media, el cuerpo
mismo se convierte en persona -una mascara de la que su portador sélo puede escapar
con la muerte.» (Napir: 1986, 11-12; la traduccion es mia).

De todo lo dicho hasta aqui podemos entender por qué hoy en dia, para el sentido
comun de occidente, la mascara constituye, como objeto, algo misterioso y peligroso; vy,
como idea, lo falso. Por lo tanto, de alguna manera, la mascara ha perdido su riqueza,
guedando reducida solo a su sentido encubridor y perdiendo su antiguo significado como
expresion auténtica de una identidad verdadera.

En este trabajo, propongo que en Paucartambo la mascara si es necesaria en la
conformacion de identidades, sobre todo colectivas, en tanto que ain cumple una
funcidn ritual. En este contexto, la naturaleza ambigua de la mascara es explotada en
favor de la construccion de una identidad considerada como auténtica y legitima. Esta
afirmacién también conlleva a proponer que en Paucartambo predomina una nocion de
persona distinta a la que hemos expuesto lineas arriba.

En occidente, la nocion de libertad y la capacidad de concebirse como actores
racionales y responsables de un tiempo lineal e histérico son otros de los valores que se
han desarrollado junto con la nocién de persona. La informacion etnografica que iré
presentando a lo largo del texto nos sugiere que, por el contrario, en Paucartambo
predomina la nocién de persona como producto de un proceso publico y colectivo, en el
gue el yo individual no es libre ni se concibe como protagonista de un tiempo lineal.

En Paucartambo, la vida y los actos de las personas cobran sentido en funcién de
la imagen y el culto a la Virgen del Carmen. Es en los suefios o en situaciones criticas
(enfermedades, accidentes, fracasos econémicos, conflictos personales) que la Virgen
del Carmen entra en didlogo con las personas para dictar el rumbo que deben tomar sus
vidas. En estos dialogos la imagen siempre aparece como un ente protector y conductor
del destino de las personas. Esta relacion se sella 'y se renueva con las promesas que la
personas le hacen a la imagen y que estan siempre vinculadas a algun aspecto del culto
festivo, como la participacion en alguna comparsa de danzantes, la donacién del traje o
manto para la virgen, la colaboracién con algun cargo festivo, la celebracion de una
misa, o simplemente la asistencia a la fiesta. Aunque las promesas se hacen de manera
individual, su cumplimiento implica la participacién en un acto publico y colectivo: la
fiesta. El destino de cada persona no depende de su actuar individual e independiente,




14

sino del de la colectividad en su conjunto. En la fiesta, todos deben unir sus esfuerzos
para que la Virgen del Carmen se sienta debidamente alabada y proteja a sus devotos.
Por lo tanto, el proyecto de vida de un individuo tiene repercusion social y en ese sentido
es juzgado por la colectividad. No son, pues, los actores y actos individuales los que
hacen la historia en Paucartambo, sino aquellos que son colectivos.

El protagonismo de la Virgen del Carmen en la vida de cada persona determina que
sus vidas se organicen temporalmente en funcion de la fiesta, es decir, en un sentido
ciclico y no lineal. En Paucartambo, por lo tanto, la persona no es un valor que se
busque alcanzar en la historia individual o colectiva, sino predominantemente una
identidad predefinida que tiene que ser renovada periédicamente.

Paralelamente a la nocion de persona que he expuesto, encuentro en Paucartambo
la idea de la divinidad como un ente mdultiple, ambiguo y humanizado. La Virgen del
Carmen no solamente encarna una identidad colectiva, la de los mestizos de
Paucartambo, sino que es capaz de ser bondadosa y castigadora a la vez. Ademas, ella
necesita renovar sus poderes a través del culto que sus devotos le rinden anualmente.
Esta percepcion de la divinidad se encuentra en todos los Andes peruanos; ella
determina la préctica religiosa festiva y la relacion cotidiana con las deidades (Marzal:
1983). La ausencia de la concepcion estrictamente individualista de la persona y la
relativa asimilacion de la idea de un dios cristiano Unico y univoco brindan a la mascara
un lugar dentro de la cosmovision paucartambina, desde el cual se contribuye a la
construccion del orden social.

Propongo, entonces, que para el analisis de la mascara en el pueblo de
Paucartambo es necesario desprenderse de lo que nuestro sentido comun nos dicta
sobre ella, entendiendo mas bien su ambigiiedad como capacidad de mediacion y
transformacién para constituir identidades dentro de un orden social. En el contexto
ritual, la mascara es un ente creador de orden en contraposicién a la duda o al caos. En
resumen, esto significa reconocer que la mascara cumple dos funciones simultaneas y
complementarias: por un lado, cubre un rostro y , por el otro, lo muestra. Aceptar su
ambigliedad, implica tomar en cuenta ambas funciones para preguntarnos qué es lo que
la mascara cubre y qué es lo que ese encubrimiento busca revelar.

2. La mascara teatral

Para entender el uso de la mascara en el contexto festivo andino considero
necesario distinguir la mascara ritual de la mascara teatral. En el teatro, el actor es
absorbido totalmente por el personaje, mientras que en el ritual, tanto para el que lleva la
mascara como para el observador, existe una tension constante entre el personaje
representado y la identidad personal del que la usa. Lineas arriba ya he hecho breve
alusion al poder de transformacion y a la funcion intermediadora de la mascara en
contextos rituales, asi como al hecho de que en el contexto etnografico que expondré, la
identidad de las personas se define y recrea en su actuacion publica en la vida social del
pueblo, y en especial en su participacion en la fiesta de la Virgen del Carmen.




15

Por el contrario, la mascara teatral no debe descubrir al actor, ni intermediar entre él
y su personaje. En el teatro, el actor debe explorar las técnicas que le permitan
despojarse de su persona para construir su personaje; un personaje que existe sélo en
la trama dramatica que se representa y que, a pesar de las coincidencias, es distinta a la
realidad y es una entidad cerrada en si misma. El actor debe despojarse de su persona
para construir su personaje sobre una tabla rasa, a partir de un punto neutro.

Es interesante sefialar el papel que juega la mascara neutra como técnica de
aprendizaje actoral para llegar al punto de partida. La mascara neutra es:

« ...una mascara sin expresion particular, sin un personaje tipico, que no rie y no llora,
gue no es ni triste ni alegre, y que se apoya sobre el silencio y sobre el estado de la
calma. La figura debe ser simple, regular y no ofrecer conflictos» (Lecoq: 1990, 11).

«La méscara neutra es una manera para entender como actuar, no es una manera de
actuar. (...) La mascara neutra puede llevar al actor a rechazar sus identificaciones
habituales, en favor de una comprension mas profunda, mas simple de sus poderes de
expresion.» (Eldredge: 1990, 32-33).

En la medida en que el encubrimiento del rostro agranda la accion del cuerpo
(Lecoq: 1990; Eldredge: 1990), el uso de una méascara neutra permite al actor conocer
los movimientos y posturas propios de su persona, para luego dominarlos y evitarlos.

«La manera como se asume la neutralidad es negando las propias posturas, las propias
intenciones» (Eldredge: 1990, 25).

«Para encontrar entonces en si mismo aquella atmésfera neutra, el actor debia
abandonar todos sus hébitos, tan profundamente enraizados y no obstante
superficiales» (Eldredge: 1990, 22).

La separacion entre actor y personajes no soélo se da debido a las caracteristicas
formales del teatro, distintas a las del ritual, sino a que el actor es entrenado para eso. A
pesar de la entrega personal que se exige de un actor para con la obra y su personaje,
el punto de partida y el objetivo final son la construccion de un personaje ficticio,
independiente del actor y reconocido como tal. La identificacion del actor con su
personaje, por parte de un publico aprisiona al actor; solamente si éste logra mantener
ambas identidades separadas puede asegurar su crecimiento y versatilidad. De otro
lado, si el actor se confunde con su personaje puede llegar a un estado considerado
patolégico. La mascara teatral no es pues una intermediadora entre dos universos; por el
contrario, ella se interpone entre el actor y el personaje.

En el ritual no existe una division, ni formal, ni argumental, entre puablico y
enmascarados. Por el contrario, en el teatro el actor y la obra se mantienen separados
del publico. El escenario marca una division, pero también lo hace la obra que consiste
en un argumento preestablecido y que constituye un mundo cerrado y separado de la
realidad. En el teatro, la méscara es un instrumento, un elemento visual que encuentra




16

su sentido dentro de los limites de la obra. En tanto instrumento discursivo, responde
también a una técnica teatral. Por lo tanto, la mascara teatral se usa tomando en cuenta
sus caracteristicas como un elemento del lenguaje teatral. Aqui resumo algunas de ellas:

a) La mascara permite establecer tipos o estereotipos que son reconocidos como
personajes fijos. En ese sentido constituyen un simbolo. La mascara condensa una serie
de significados inherentes a una personalidad estereotipada(l).

«(...) hay en la mascara toda una elocuencia congelada hasta la insignificancia de un
eslogan inmutable. Por eso Brecht hacia alternar sin rupturas expresivas mascaras con
frases inscritas en carteles, con lemas brevisimos. Mascaras y lemas urden siempre un
espectaculo de simpleza didactica» (La Torre: 1990, 66).

b) La mascara hace crecer el cuerpo y la voz. El movimiento del cuerpo se hace mas
grande y notorio. Como dice Lecoq (1990, 10):

«La mascara agranda la actuacion del actor y desencarna el significado del personaje y
de la situacion, precisa los gestos del cuerpo y el tono de la voz, lleva el texto por
encima de lo cotidiano, filtra lo esencial y deja caer lo anecd6tico.»

c) No so6lo hace crecer el cuerpo sino que permite al actor descubrir un cuerpo nuevo
(Yuyachkani: 1990); el del personaje.

d) Como resultado de lo anterior establece una tensién entre rostro y cuerpo. El actor
puede buscar simplemente complementar el caracter expresado en la mascara con los
movimientos. En este caso, el cuerpo solo estaria apoyando a la mascara. Pero, por el
contrario, sus movimientos corporales pueden ir en contra de la mascara, es decir,
expresar caracteristicas de comportamiento contrarias a lo que expresa la mascara. Con
esto ultimo, la complejidad del personaje se hace mayor (Lecoq: 1990).

e) También se deriva de lo anterior una tensién entre los personajes enmascarados y
desenmascarados que aparecen juntos en un escenario. Las presencia de una mascara
determina fuertemente, por oposicién, al personaje que no la lleva (La Torre: 1990).

f)  «La busqueda del gesto épico se intensifica en el cultivo de la mascara.»
(Yuyachkani: 1990, 44).

Si bien con la mascara ritual se utilizan, intuitiva o concientemente, muchas de las
posibilidades de la mascara teatral expuestas lineas arriba, la fuerza de la mascara ritual
se encuentra en su capacidad transformadora y mediadora, y en el hecho de estar
sometida a las condiciones de un contexto ritual.

3. El estudio de la mascara en el Peru




17

Sobre el tema de la méscara en el Peru existen Unicamente algunos articulos
publicados esporadicamente en revistas, periddicos y en catalogos de exposiciones de
mascaras que datan de los afios 1930 a 1989. Los textos ubicados son de Arturo
Jiménez Borja («<Mé&scaras de baile», 1947; «Mascaras peruanas: coleccion Arturo
Jiménez Borja», 1979); de Simedn Orellana («Las mascaras del valle del Mantaro I, Il y
lll», 1971 y «La huaconada de Mito», 1972); de David Castillo Ochoa («Mascaras de
Ayacucho: artesania tradicional», 1989); de Tom Zuidema («Mascaras en los rituales
Incas del equinoccio y solsticio», 1983); de EI Comercio («Selecciones de arte», 1947);
de Lizardo Luna («Mascaras populares peruanas», 1947); de Fernando de Szyszlo
(«Méscaras populares peruanas», 1951); y de Flaviano Gonzéles Rojas («<Mascaras de
Molinos», s.f.). La mayoria de estos trabajos constituyen aproximaciones descriptivas,
gue presentan a la mascara Unicamente como un objeto artesanal, folclérico y de
coleccién. El tnico trabajo que pretende una interpretacion de la mascara es el de Tom
Zuidema (1983), que se centra en el uso de la mascara en tiempos prehispanicos, y que
comentaré luego con mas detalle.

La coleccién de mascaras de Arturo Jiménez Borja es una de las mas importantes
del Perd. Con motivo de algunas de sus exposiciones se publicaron un catalogo
(Jiménez Borja: 1947) y un folleto (Jiménez Borja: 1979). En estos textos se resalta la
presencia e importancia que han tenido las danzas con mascaras desde tiempos
preincaicos y que se han mantenido hasta nuestros dias. Estas afirmaciones han sido
hechas y documentadas también por otros autores (Orellana: 1971b; Hocquenghem:
1987; Goldman: 1968; Villasante: 1981 y 1985; Vasquez: s.f.) Hay que mencionar que la
presencia de mascaras ha sido y es significativa tanto en la sierra como en la selva
(Jiménez Borja: 1979; Goldman: 1968), aunque el foco de interés ha estado puesto
principalmente en la zona andina.

En sus textos, Jiménez Borja (1947 y 1979) presenta una serie de fuentes para el
estudio de la mascara en el Perd. Mascaras pre-hispanicas se han encontrado en
excavaciones arqueoldégicas (Mochica) y en documentos graficos como la ceramica
Mochica y Chima, asi como en los tejidos Paracas. En las pinturas rupestres de Sumbay
en Arequipa se han encontrado las referencias méas antiguas sobre el uso de mascaras
en el Peru. Para la época inca y colonial las principales fuentes citadas son las cronicas
de Garcilazo, del padre Bernabé Cobo, del padre Francisco de Avila, y los dibujos del
Obispo Baltazar Jaime Martinez de Compafién. En lo que se refiere al uso de mascaras
en la Lima colonial, Jiménez Borja cita los escritos de Juan Antonio Suardo (1629-1634),
Josephe Mugaburu (1640-1694) y las acuarelas de Pancho Fierro (comienzos de la
Republica).

Jiménez Borja sefiala que las representaciones de mascaras mas antiguas fueron
de animales. Los cazadores de vicufias de un periodo preceramico habrian realizado
esta actividad enmascarados para acercarse a la presa. La iconografia Chavin
(colmillos, garras, ojos de felinos, etc.) se puede encontrar en las mascaras de baile
actuales; Jiménez Borja cita como ejemplo la jija de Huanca en Churubamba (de
Huanuco). También en los ceramios Mochica aparecen imagenes de enmascarados con
formas animales. Los animales representados desde aquellos tiempos, incluyendo los




18

gue se incorporan después de la conquista, son: el ave suri, vicufias, venados,
gavilanes, el ave til-til, el ave cuicho, osos, monos, loros, leones, llamas, condores, toros,
vacas, etc. Estos animales, como el 0so por ejemplo, aparecen también en la literatura
oral, lo cual hace suponer que las mascaras estan fuertemente integradas a la tradicion
oral prehispanica y actual y que, incluso, varias de ellas se inspiran en leyendas.

Otro tipo de representaciones son las de etnias antiguas como, el qulla, el ghapaq
qulla, el ch'unchu, el ghapaq ch’unchu, etc., y grupos o personajes que pertenecen a la
Colonia y Republica como el negro, el ghapaq negro, y el chileno, el avelino, el majefio y
el cerrefio, para nombrar algunos. Ademas estan las representaciones de seres
sobrenaturales o que pertenecen a otra humanidad: huacon, diablos, sagra (Jiménez
Borja: 1947 y 1979; Villasante: 1980; Vasquez: s.f.; Orellana: 1971b).

Las mascaras mencionadas por Jiménez Borja no agotan la totalidad de las
existentes en el pasado y presente: hacer un catadlogo de mascaras del Perd es aun una
tarea pendiente. Existe Unicamente un pequefio listado de 36 mascaras de la coleccién
de Jiménez Borja (Jiménez Borja: 1947). En él se sefiala qué representa cada mascara,
a qué danza pertenece, cual es su lugar de procedencia y de qué material ha sido
confeccionada.

En un estudio sobre la méscara en el valle del Mantaro, Simedn Orellana (1971b,
14) hace una propuesta de clasificacion de las méscaras andinas. Ver cuadro I. Si se
observa el cuadro elaborado por el autor, se notara a primera vista que la clasificacion
gue propone es ambigua, en el sentido que no se logra establecer tipos de mascaras
definidos y realmente representativos. Por ejemplo, la mascara del huacén es
humoristica y moralizadora al mismo tiempo. La clasificacion por danzas también es
ambigua, pues una misma danza puede ser ritual y humoristica, y humoristica y satirica
a la vez, ya que estas caracterizaciones no son excluyentes y se definen en gran medida
segun criterios subjetivos. En el grupo IV existe la categoria «normal». ¢ Qué es
«normal»? En éste y muchos otros casos se usan términos que tienen fuertes
connotaciones subjetivas que aumentan la ambigiiedad de la clasificacion. Esta se hace
aln mas vaga cuando el autor define los tipos por una suma de caracteristicas y no por
un elemento distintivo (grupo VIII).

CUADRO |
Clasificacion de mascaras (*)

Mascara de los shapish

Mascara de la huanca danza
A) Rituales Mascara de los chinchilpos

Mascara de los condores

Los reilones




Calistrada
Corcovado
I. Mascaras de B) Humoristicas Auquillos
danzas Avelinos
Huacon
Machu

Chonguino
Pachahuara
Huatrila
Chuto

C) Satiricas Jergacumo
Llamish
Negreria
Viejos
Auquish

Madera: huacon
Malla de alambre fino: chonguino

Lana: machu
Il. Segun el Tela: calistrada
material Pellejo de animales: llamish
de su Badana: pachahuara
confeccion Carton-piedra: pachahuara
Gamuza: avelino
Yeso: viejo

Tallado: huacoén

[ll. Segun la Con moldes simples: viejo
técnica de Con moldes y piezas afiadidas: huatrila
confeccion Disefios simples y piezas afadidas: avelinos

Tejido: machu

Grotescas: huacoén

IV. Segun la Terrificas: shapish
expresion Satiricas: huatrila
figurativa Humoristicas: reilones

Normales: machu

Costumbrista satirica: huatrilas
V. Seguln la Costumbrista guerrera: shapish
danza ala Costumbrista moralizadora: huacones
gue pertenece Costumbrista conmemorativa: avelinos, negreria
Costumbrista totémica: los condores




20

VI. Por su re- Espafiol: chonguino, corcovado
presentacion  Indigena: huacon, shapish
étnica Mestizo: huatrila, avelino

Negros: chacranegro, negreria

VII. Segun el Autéctona: jergacumo, llamish, chuto, huatrila
origen Foranea: shapish, machu

VIIl.Segun la Negreria, chacranegro, pachahuara
afinidad de Huatrila, chuto, jergacumo, llamish, corcovado

su confeccion Shapish, huanca-danza
y representaciénChonguino, huanquita
Viejo, vieja
Auquish, huacon

(*) Tomado de Orellana: 1971b, pagina 14.

En cuanto al grupo VI, pienso que la clasificacion en mascaras autoctonas y
fordneas es relativa. Primero, porque seria necesario hacer un estudio historico
detallado para el cual no se cuenta con los datos adecuados. También seria necesario
un estudio comparativo de las mascaras precoloniales, europeas y espafiolas, ya que
hoy en dia resulta realmente dificil distinguir las caracteristicas indigenas o europeas no
solo de las mascaras, sino de muchas otras expresiones culturales andinas. Si
consideramos que la television, las imagenes del mundo urbano y los acontecimientos
del mundo contemporaneo han tenido un gran impacto en estas manifestaciones, la
pregunta por el origen resulta ain mas complicada. El segundo inconveniente que
presenta la clasificacion del grupo VII, es que no nos ofrece el punto de vista de los
sujetos que elaboran, usan o valoran la méscara. ¢ Es importante para ellos el origen de
una mascara? ¢,Qué origen es tomado en cuenta por los sujetos, el origen real o
histérico, o el origen mitico o legendario, asignado culturalmente?

Como iré discutiendo a lo largo de este texto, la tipificacion propuesta en el grupo
VI, en realidad ignora la naturaleza ambigua de la mascara. Suponiendo que se
representa realmente al espafiol, esto puede ser solo en el nivel figurativo, mientras que
en el nivel simbolico tal vez se esté representando otra cosa, o una categoria mas
general: al mundo foraneo, lo no cultural o el caos, por ejemplo. Ademas se pasa por
alto el contexto ritual, en el cual la mascara aparece y contribuye a la inversion o
transformacién de sus significados aparentes. No se considera, por ejemplo, qué sujetos
estan representando a qué grupo étnico; por qué y cudles son las caracteristicas que se
resaltan o distorsionan en la representacion.

Por ultimo, las categorias de los grupos Il y Il tampoco tienen mayor significado si
es gque no se les relaciona con otras categorias para encontrar ciertas regularidades
como, por ejemplo, entre material, danza y representacion. Regularidades que dentro de
contextos rituales especificos sugieran relaciones de significado.




21

Considero que la clasificacion de Orellana no es lo suficientemente solida como
para constituir un modelo definitivo. Mas aun, pienso que la clasificacion es una tarea
posterior al andlisis del significado y funcion de la mascara en el mundo andino, ya que
una clasificacién como la que propone Orellana o una clasificacion por rasgos formales,
aislada de un andlisis del contexto al que pertenece la mascara, no contribuye a su
entendimiento, ni a la formulacién de hip6tesis generales(2).

Para terminar con esta breve revision de la bibliografia sobre mascaras peruanas
quiero comentar el articulo de David Castillo Ochoa (1989). En él, Castillo afirma que la
funcién de la mascara es asegurar el anonimato de quien la usa y permitir, asi, la burla 'y
el relajo de normas sociales. Afirma que en la sierra peruana la mascara ya ha perdido
su funcién ritual para convertirse en un simple disfraz o adorno. Sin embargo,
refiriéndose al caso ayacuchano, propone una distincion entre el uso de las mascaras en
el &mbito rural y en el ambito urbano, donde la funcion ritual se da predominante en el
primero. Esta Ultima afirmacion la deduce Castillo del hecho de que en los grupos de
baile de la ciudad, solamente el capitan lleva la mascara, pero no presenta otros
argumentos mas solidos.

En relacion con las técnicas de fabricacion, Castillo nos informa sobre la confeccién
de mascaras de yeso o papel maché basadas en el moldeado, describiendo los
materiales, herramientas y procedimientos que se utilizan. La técnica del moldeado esta
bastante difundida y es de probable origen colonial (Villasante 1980 y 1981). Pero
también se pueden encontrar en el Peri mascaras de otros materiales como la malla
metalica, cuero, tela, ceramica, calabazas y vegetales, madera, y lata (Villasante 1980 y
1981; Castillo 1989; Jiménez Borja 1979; Goldman 1968; Stastny 1979).

Esta breve exposicion de los textos existentes sobre la mascara en el Peru
muestra que aun no se ha logrado superar una aproximacion puramente descriptiva y
especulativa. Esta situacion se debe en gran medida al hecho de que el estudio de las
mascaras ha sido abordado desde perspectivas folkléricas y museoldgicas que tienden a
concebir las expresiones culturales (mascaras, danzas, vestuario, imagineria, etc.) como
expresiones estaticas y descontextualizadas, valoradas muchas veces por su resistencia
al cambio, confundiendo inmovilidad con autenticidad. Para ilustrar esta tendencia quiero
referirme a la siguiente anécdota. A un conocido mio que se encontraba de viaje en la
sierra del Valle del Mantaro(3) le ofrecieron en venta unas mascaras de danzantes. La
mujer que las vendia tenia algunas nuevas y otras viejas y usadas, pero solamente
ofrecio las nuevas. Mi amigo se inclind por las mas viejas que a él le resultaban mas
interesantes y pregunté por el precio. A insistencia del comprador, que hubiera pagado
cualquier suma por esas mascaras viejas, la mujer le dio un precio que resultd siendo
mucho menor que el de las nuevas. Inicialmente coincidi con mi amigo en pensar que la
mujer no sabia lo que estaba vendiendo, pero luego me di cuenta que quienes no
comprendemos el valor de ciertos objetos «folcléricos» somos nosotros, los que nos
encontramos fuera de ese universo. En muchas danzas andinas las mascaras tienen
una importancia muy grande y estan en plena vigencia; ellas son mas que objetos
artesanales decorativos. Es por eso que se encuentran estrechamente ligadas a las




22

transformaciones estéticas y simbdlicas que se dan en las danzas y en las fiestas. La
mascara nueva cumple con las exigencias rituales de un momento dado; la mascara es
auténtica y tiene valor por su actualidad, y no por su antigiiedad, como si podria tenerlo
para un investigador o coleccionista. La mascara, por ejemplo, tiene que guardar
coherencia con los objetivos estéticos de las danzas en las cuales aparece: dar
apariencia de orden, riqueza, vistosidad y limpieza. Los personajes representados van
cambiando en su apariencia e incluso aparecen personajes nuevos que provienen del
mundo urbano o de la television. La mujer que vendia las mascaras era consciente de la
verdadera valoracién de éstas; y el objetivo del antropélogo es justamente descubrir el
valor que el objeto de estudio tiene para el sujeto social y de qué manera estéa inserto y
encuentra sentido dentro del contexto cultural de éste. Como expondré luego mas
detalladamente, los pocos textos existentes sobre la mascara en el Perl carecen de un
enfoque antropolégico que desde una teoria del simbolo y el ritual ofrezca nuevas
posibilidades de interpretacion.

También en el caso del estudio de las mascaras mexicanas, Janet Brody Esser
(1983) encuentra la ausencia de trabajos que busquen comprender esta expresion
artistica en su contexto historico y cultural, es decir, tomando en cuenta su origen, su
contexto y su significado. Es por ello que insiste en la necesidad de realizar
investigaciones in situ que permitan observar la mascara en su dimension ritual. Pienso
gue en el caso peruano el avance que se ha dado en el andlisis de las danzas andinas,
antes sujeto a las mismas deficiencias del estudio de las mascaras, ha contribuido en
gran medida a la posibilidad de plantear una aproximacion a la mascara ritual andina
como la que propongo en este texto.

Hasta hace pocos afios el estudio de las danzas en el Peru era abordado con los
mismos criterios de descripcion y clasificacion que hemos expuesto para el caso de las
mascaras. Si bien existe una amplia bibliografia sobre el tema (Béjar 1993), en la
mayoria de los casos se trata Unicamente de largos listados de las distintas danzas
existentes en una regién o amplias descripciones del vestuario, la musica y la
coreografia, sumamente Utiles para el investigador, pero carentes de propuestas
interpretativas. Existen algunos intentos de sistematizar el material sobre danzas,
ordenandolas segun el origen de la danza, el tema, y el tono. Valcarcel, por ejemplo,
propone una clasificaciéon de las danzas segun un eje temporal, de acuerdo con el
supuesto origen de éstas: «a) danzas nativas de origen precolombino; b) danzas
extranjeras asimiladas durante el Virreynato, y danzas nativas surgidas bajo su férula»
(Valcarcel: 1951, 11-13). Un segundo eje de clasificacién presentado por este autor es el
tematico: «a) danzas religiosas; b) danzas totémicas; c) danzas guerreras; d) danzas
gremiales; e) danzas satiricas; f) danzas regionales; g) danzas pantomimicas; h) danzas
importadas de solo diversion; i) danzas agricolas; y j) danzas de recorrido» (Valcarcel:
1951, 11-13).

Mildred Merino, por otro lado, define a las danzas en el Pert como danzas
representacionales de tipo historico, y las clasifica segun su contenido y de acuerdo con
un orden cronoldégico (Merino: 1977, 70). De esta clasificacion se derivan los siguientes
tipos: danzas a) prehispanicas; b) de la conquista; c) de la colonia; d) de la




23

independencia; e) de la republica. En esta clasificacion esta contenida la suposicion de
que las danzas son un discurso histérico entendido como una reconstruccion del
pasado, en el cual, segun la autora, se dan dos grandes mensajes: la veneracion de lo
inca, y la sétira y critica a lo espafiol (Merino: 1977, 93). De acuerdo con esta
clasificacion podria determinarse el origen de algunas danzas segun el periodo histérico
al que ella alude.

Una tercera propuesta de clasificacion de las danzas en el Peru fue hecho por
Navarro del Aguila (1943), quien define cuatro ejes de clasificacion: 1) la forma; 2) la
procedencia; 3) la antigliedad; y 4) el significado. De estos cuatro ejes surge el siguiente
esquema:

CUADRO I
Clasificacion de danzas

1) Forma: - danzas individuales
- danzas colectivas: - gimnasticas
- mimicas

2) Procedencia:- danzas importadas
- danzas pallacha

3) Antigliedad:- danzas precoloniales
- danzas coloniales
- danzas republicanas

4) Significacion: - danzas religiosas
- danzas de caracter social
- danzas irénicas o humoristicas

El problema que plantean estas clasificaciones es que, al igual como sucede con
las méscaras, las danzas no pueden ser encasilladas de manera univoca en alguno de
los tipos presentados. Las categorias propuestas, por lo tanto, no resultan Utiles para
hacer analisis comparativos. Para comparar danzas similares o diferentes es necesario
conocer su funcion y significado en el ritual, y determinar qué motivos culturales
contienen (Mendoza-Walker 1993a; Canepa 1993a). Asi, danzas diferentes pueden
resultar siendo variantes de un mismo tema; o variantes de una misma danza pueden
estar significando diferencias sociales, locales o regionales importantes. Para elaborar
un cuadro clasificatorio de las danzas es necesario realizar un amplio trabajo etnografico
e interpretativo previo; y para ello es importante reconocer y tomar en cuenta una de las
caracteristicas mas importantes de las danzas andinas: su naturaleza ambigua. Poole
(1985) expone esta problematica en un interesante analisis de la danza cuzquefia del
auga chileno.




24

La autora hace una primera constatacion, segun la cual existe una aparente
ambigliedad entre el personaje histérico que representa la danza: soldado, extrafio,
enemigo; y la actitud religiosa de la danza: salvacion espiritual y proteccién divina del
ganado y las cosechas. La respuesta a esta situacion, aparentemente ambigua y
contradictoria, es encontrada por Poole en la naturaleza de la danza andinay en la
visién historica que ella encierra.

«Salvando algunos detalles por ahora, quisiera sugerir una interpretacion histérica de la
danza de los Awqa chilenos. A mi manera de ver, su secuencia coreografica implica
cierta transferencia de poder ocurrida desde un «extranjero» histérico (el chileno) hacia
un campesino contemporaneo y andino. Al asumir la persona de un awga extranjero e
historico, el danzante se responsabiliza, por una parte, del bienestar inmediato y del
porvenir religioso de su comunidad, mientras que de otra parte, se hace responsable de
su propia transformacién o mejoramiento social dentro del sistema de los «cargos». De
acuerdo a los resultados del ritual (es decir de si su baile agradé o no a la imagen)
habria, entonces, una recompensa personal ya que el prestigio ganado en el mundo
secular acarrearia una promocién dentro de la jerarquia social y politica de su
comunidad. De este modo, se puede decir que el danzante absorbe el poder «anti-
social» intrinseco a su persona como awga Y los transforma hacia fines del beneficio
social, cultural y personal» (Poole: 1985, 9).

El hecho de que los estudios realizados hasta ahora no hayan reconocido la
ambigledad y el poder de transformacion como caracteristicas de las danzas andinas,
se debe a que éstos encierran una serie de supuestos teéricos que han surgido de una
valoracion de estas danzas desde el punto de vista del investigador. Se piensa que las
danzas son una representacion literal y pasiva de la historia y que cada danzante
representa a un personaje que corresponde a su situacion social real (Poole: 1985, 15).
Esta apreciacion de las danzas también estaria relacionada con el hecho de haber sido
definidas como expresion folklorica y artistica, lo cual muchas veces se confunde con
una representacion falsa e idealizada de la realidad. Por el contrario, las caracteristicas
mas saltantes de las danzas andinas sefialadas por Poole pueden resumirse en los
siguientes puntos:

1) Predomina el interés por representar al «otro», y no al «yo» étnico o social.

2) Larepresentacion del otro es coherente con la idea andina segun la cual lo externo
o fordneo es fuente de poder.

3) Los personajes enmascarados derivan su poder sagrado de la ambigiedad y
complementariedad entre los aspectos sarcasticos y solemnes, entre los personajes
miticos e histéricos, y entre los acontecimientos del presente y del pasado.

4) La ambigliedad permite al danzante asimilar el poder del forastero sin perder su
identidad completamente.

5) Predomina una vision histérica basada en la transformacién y asimilacion, contraria
a una perspectiva cronolégica y objetiva de la historia.

Si se reconoce que la ambigledad de las danzas andinas es utilizada como un
recurso para lograr ciertos fines rituales y sociales, entonces se comprendera que esta




25

ambigtiedad permite, por un lado, la transferencia del poder del personaje representado
al danzante, y por el otro, una actualizacién del pasado para transformar el presente.
Esto quiere decir que la danza cumple también una funcion intermediadora entre dos
fuerzas. Lo dicho implica también reconocer que en las danzas esta contenida una forma
peculiar de concebir el tiempo, el espacio, las relaciones entre personas y grupos, y la
relacion entre hombre y naturaleza (ver Poole 1985; 1991; Mendoza-Walker 1989;
1993a; Canepa 1993a; 1993b; Vreeland 1993). Poole resume su punto de vista
proponiendo la siguiente definicion: la danza es una «secuencia narrativa de
transferencia o absorcion del poder» (Poole 1985, 9) sustentada en una perspectiva
historica que concibe los hechos abiertos, inacabados, posibles de ser transformados en
el presente. Turner define los ritos como una reflexion de la sociedad sobre si misma
(Turner: 1986, 104). Segun esta definicién y lo que afirma Poole sobre la danza andina,
podemos concluir que la reflexién que hace la sociedad andina sobre si misma es
basicamente utopica.

«Asi que, a diferencia de la historiografia representacional occidental, el baile andino no
se interesa en representar el «otro» o el pasado simplemente para definir, aislar,
explicar, o reificar el otro, sino para utilizarlo en un presente social y activo. En esto
estriba la aparente ambigiiedad del danzante andino. A nuestro modo de ver no tiene
una identidad neta, ni una representacion fija como la quieren asignar las historias y
clasificaciones occidentales. El dinamismo inherente a su ambigliedad deriva de que, asi
representado, el pasado no es un hecho acabado o terminado, sino un aspecto vivo de
Su existencia actual, de un presente en que los hombres cambian, piensan, trabajan,
acttan y bailan» (Poole: 1985, 18).

La definicion de la danza andina que ofrece Poole (1985; 1991), asi como lo
implican también otros estudios recientes sobre danzas andinas (Mendoza-Walker 1989;
1993b; Canepa 1993a; 1993b), concibe la danza como un gesto discursivo y efectivo en
el cual se transmiten contenidos culturales que se actualizan en el ritual. Esta propuesta
relaciona ademas a la danza con un contexto cultural determinado, revelando asi la
coherencia entre danza y cosmovision. Lo que es importante preguntarse ahora es como
vincular los avances hechos en el estudio de las danzas andinas con la preocupacion
por abordar el estudio de las mascaras desde una perspectiva nueva y mas efectiva.

Si asumimos que el significado en la danza es contextual (Lynne Hanna: 1987, 44),
es decir, que esta determinado por su relacion con los demas elementos formales,
sociales y culturales que la acompafian, entonces es coherente suponer que la mascara
y la danza actdan segun una misma logica de funcionamiento. Ademas, no se puede
dejar de reconocer gque la danza es indudablemente el contexto inmediato en el cual la
mascara actla, asi como la instancia intermediaria entre méascara y ritual. Entonces, el
funcionamiento de las mascaras estaria condicionado por la naturaleza ritual de las
danzas, descrita por Poole. Esto significa que la naturaleza ambigua que caracteriza a
las méscaras estaria en coherencia con las exigencias de las danzas, el ritual y la
cosmovision andina. Ya anteriormente he mencionado brevemente que para estudiar la
mascara en los Andes es necesario concebirla en su doble dimension: encubridora y
reveladora. La naturaleza del contexto ritual en el cual ella funciona, es decir, la danza,




26

refuerza esa propuesta. Queda establecido, ademas, que para llegar a una
interpretacion de la méscara en el estudio de caso presentado en este texto es
necesario concebirla como mascara ritual; quiere decir que sera diferenciada de la
mascara teatral y de la mascara, tal como la entiende nuestro sentido comun, es decir,
estatica y unicamente en su funcién encubridora. Pero volveré luego sobre este punto.

Una segunda fuente de referencia para abordar el tema de las mascaras andinas
ha sido el trabajo de T. Zuidema (1983) sobre la mascara prehispanica. Los datos y la
interpretacion expuestos en él hacen ain mas sugerente y coherente la aplicacion de la
propuesta interpretativa de Poole al estudio de la mascara en los Andes. Se trata de un
estudio etnohistdrico sobre el uso de la mascara prehispanica en el imperio incaico. En
él, el autor plantea algunas ideas interesantes especialmente sobre la relacion de la
mascara con la concepcion andina de la identidad, que considero importante discutir.

La principal hipétesis de Zuidema es que la méascara en el mundo andino
prehispanico ha servido de elemento de identificacion de identidades o grupos politicos
distintos. Esta funcion de la méascara se ha visto reforzada por la oposicion que, segun el
autor, existia entre pintura facial y mascara. A partir de la lectura de los cronistas, la
tradicion oral recogida por éstos y un andlisis de las palabras quechua y aymara que se
usan para denominar a la mascara, Zuidema explica que la oposicion entre el mundo al
interior de los linderos culturales, ya sea de un ayllu, una etnia o del Imperio Incaico, y el
mundo exterior a estos limites se establecia formal y simbd6licamente por la
diferenciacién entre pintura facial y mascara. Asi, la mascara estaba asociada a lo
externo, al caos, al mundo de abajo, a la noche, mientras que la pintura facial
representaba lo conocido, lo familiar, aquello con lo cual habia identificacion. El autor
afirma, ademas, que el sentido que se le daba al uso de la méascara en los rituales era el
de neutralizar los poderes del enemigo, incorporandolo simbélicamente al mundo de
«adentro». Lo que Zuidema descubre para la época prehispanica y colonial coincide con
lo que Poole nos dice sobre las danzas y rituales contemporaneos: que en las danzas y
rituales andinos predomina el interés por representar a los «otros» 0 «extranjeros». Esta
caracteristica coincide con la de los sistemas de parentesco, la religion y la politica
prehispanicos que buscaban asimilar el poder del extranjero a través de su incorporacion
(Poole: 1985; Zuidema: 1983). Los siguientes puntos resumen lo discutido por Zuidema:

1) Eluso de la mascara en los Andes data desde la cultura Paracas (500 a.d.n.e.).

2) Las diferencias politicas reconocidas por los incas se manifestaban a través del uso
de tipos distintos de mascaras en los rituales.

3) La oposicion entre un tipo especifico de pintura facial y la mascara es expresion
de la oposicion dentro/fuera. La mascara representa las fuerzas de la noche, el uku
pacha, y de lo foraneo; mientras que la pintura facial refuerza la cohesion del grupo(4).
4) La mascara tiene la doble funcion de representar las fuerzas malignas de lo foraneo
y de brindar proteccién ante ellas.

El punto mas resaltante que asumimos como postulado tedrico es la capacidad de
la mascara de representar para transformar. No se da una oposicion tajante entre lo




27

bueno y lo malo; lo malo no se ignora ni se niega. Por el contrario, es asumido mediante
la representacion, para poder manipularlo. En esto reside la ambigliedad de la méascara.

La relacién entre mascara y enemigo parece tener una extension temporal y
espacial mas amplia que la que refiere Zuidema para el Incanato. Hocquenghem (1987,
160) cita las tradiciones de Huarochiri recogidas por el padre Avila en las cuales se
cuenta que los antiguos habitantes de la region utilizaban la piel de las caras de sus
enemigos muertos como mascaras. Esta misma costumbre se encuentra también en una
descripcion de la fiesta de las cruces en Huancayo hecha en 1943 por Federico Schwab
(Hocquenghem: 1987, 171).

Los datos etnograficos que iré exponiendo a lo largo de este texto hacen
referencia a la prevalencia de la oposiciones dicotomicas entre mundo de
adentro/identidad del grupo y mundo de afuera/grupo foraneo, dentro del contexto festivo
andino. También la légica de apropiacion de valores y cualidades ajenas para
fortalecerse ritualmente sigue vigente en los contextos rituales contemporaneos (Poole:
1985; 1991; Mendoza-Walker: 1993a; 1993b). Esto me lleva a plantear que a nivel de las
mascaras sigue prevaleciendo el tipo de asociacion que Zuidema ha establecido entre
mascara e identidad(5).

Ademas de la relacién mascara-identidad, hay otros dos aspectos de interés que
surgen del articulo de Zuidema y que quiero destacar. Por un lado, la importancia que el
autor le asigna al caracter ambiguo de la mascara y, por el otro, el hecho de interpretar
el significado de la mascara en términos de oposicién mascara/pintura facial.

En el Incanato, la mascara representaba al foraneo (enemigo) y al mismo tiempo
servia de proteccion frente a él. Esto significa, como he mencionado lineas arriba, que la
identidad se establecia en términos de oposicion; pero ademas, se sugiere con ello que
el caracter ambiguo de la mascara no solo era aceptado sino utilizado como un recurso
ritual. EI mismo Zuidema se aventura a plantear que esta misma légica de
funcionamiento puede encontrarse en el uso de las mascaras actuales. Afirma el autor
que la ambiguedad de la mascara debe ser tomada en cuenta para el estudio de la
concepcion que tiene el indio del conquistador; piensa que tal vez es a través de la
mascara que el indio se ha «defendido» del conquistador. Comentando una anécdota
legendaria relatada por el cronista Santacruz Pachacuti en la que el Inca Huascar furioso
exige que danzantes enmascarados violen publicamente a las virgenes presentes ante
la vista de los apocuracas, Zuidema (1983, 153-155) explica que la mascara en el
mundo incaico, siempre vinculada a situaciones ambiguas, era utilizada también como
insulto. Analizando los detalles expuestos en el relato de Santacruz Pachacuti, se afirma
gue la méascara podia tener un sentido politico y religioso, pero también podia ser una
forma de desafio. En ese sentido, el autor opina que cuando los indios recibian en sus
pueblos a los esparioles con grandes danzas de enmascarados, en sus mentes
dominaba esta nocion ambigua de la mascara.

La concepcion de la mascara andina como una forma de satira o burla de la
sociedad y autoridades coloniales y republicanas esta ampliamente difundida en la




28

bibliografia sobre el tema. Pero esta caracterizacion esta vinculada a los esquemas
clasificatorios que hemos presentado antes y que encasillan la mascara en categorias
univocas. En este sentido, la caracterizacién de la mascara como una forma de satira la
restringe al plano de la critica encubierta y verdad oculta, finalmente, en el plano de la
mentira. La satira tiene un caracter mas bien anecdoético, que no explica la persistencia
de algunos personajes historicos como el auga chileno o el chukchu(6), para satirizar
situaciones actuales o para representar valores que se consideran positivos. Zuidema,
por el contrario, nos propone una nueva forma de ver la relacion satira/méascara, en el
sentido que reconoce la ambigliedad de la mascara y la ubica en su contexto ritual. Mas
aun, Zuidema esta proponiendo que la personificacion «del otro» por la mascara no es
pura representacion, sino transformacién efectiva de la realidad. El caracter satirico de la
mascara no debe ser entendido simplemente como un comentario sobre la realidad, sino
como accion transformadora sobre ella. De esta manera es posible ubicar el tema de la
mascara en el Perl andino dentro de una preocupacion teérica mas general que es la
pregunta acerca de la efectividad del simbolo y del ritual.

Cuando Zuidema establece la dicotomia entre mascara y pintura facial, esta
aplicando una estrategia metodoldgica estructuralista propuesta también por Lévis-
Strauss en su estudio de las mascaras kwakiutl y salish del noroeste de Norte América.
Desde una perspectiva estructuralista este autor considera que la mascara es un objeto
cultural susceptible de ser utilizado, al igual que los mitos, como un instrumento
metodolégico que permite la comparacién estructural de dos o mas sistemas. Asi se
propone demostrar que es posible:

«(...) extender a obras de arte (pero que no son solamente eso) un método que se ha
puesto a prueba en el estudio de los mitos (que son también eso)...» (Lévi-Strauss:
1981, 18-20).

En el andlisis comparativo que hace Lévi-Strauss (1981) de los sistemas de
mascaras de los pueblos Salish y Kwakiutl de la costa occidental de la América del
Norte, constata que ambos grupos de méscaras constituyen pares de opuestos en
términos de sus caracteristicas formales. El siguiente cuadro sintetiza las oposiciones
observadas entre ellas por el autor:

CUADRO Il
Esquema de oposiciones entre mascaras
Salish y Kwakiutl

Swsihwe (Salish) Dzonokwa (Kwakiutl)

Afinidad con el color blanco Afinidad con el negro y matices
sombrios

Adornos de plumas Adornos de pelos

Ojos protuberantes Ojos pequefios




29

Boca abierta, lengua colgante Boca cerrada que impide mostrar
hacia afuera la lengua

Esta oposicion formal y estética esta expresando una oposicion mas amplia que
abarca las connotaciones religiosas, sociales y econémicas de estos dos tipos de
mascaras. Esta misma relacion de oposicion se da en los universos mitolégicos de los
pueblos Salish y Kwakiutl, especialmente en aquellos relatos referidos al origen de las
mascaras, que el autor discute largamente.

En conclusion, para Lévi-Strauss la relacion de oposicion entre ambas méscaras se
explica y se renueva por la diferenciacion cultural de ambos pueblos. El autor afirma que
estos dos pueblos tuvieron un origen comun, y que cuando los Kwakiutl se separaron del
grupo de los Salish crearon precisamente un tipo de mascara que se diferenciara y
opusiera al de su tipo de origen.

Desde esta perspectiva de andlisis, la mascara es concebida como objeto de arte y
como elemento cultural integrado estructuralmente a la sociedad a la cual pertenece. Es
por este mismo motivo que Lévi-Strauss resalta la importancia de los mitos de origen en
el analisis de las méascaras. Es a través de éstos que el sistema de las mascaras logra
coherencia con los demas elementos de la cultura y adquiere connotaciones religiosas,
sociales y econémicas.

Pero lo determinante en la perspectiva estructuralista es el hecho de que, aunque
ubicada en su contexto, la mascara no se explica por si misma, sino que adquiere
significado en oposicidn a otros grupos o tipos de mascaras. Dice el autor:

«Admitamos pues, a titulo de hip6tesis de trabajo, que la forma, el color, los aspectos
gue nos han parecido caracteristicos de las mascaras swaihwé carecen de significacion
propia, 0 que esta significacion tomada por separado es incompleta. De modo que seria
vano cualquier intento de interpretarlas aisladamente. Admitamos a continuacion que
esta forma, estos colores y estos aspectos son indisociables de otros a los que se
oponen, por ser elegidos para caracterizar un tipo de mascara una de cuyas razones de
ser fue contradecir a la primera. Con esta hipoétesis, sélo una comparacion de los dos
tipos permitird definir un campo seméntico en cuyo seno las funciones respectivas de
cada tipo se completaran mutuamente. Es al nivel de este campo semantico global
donde hay que procurar situarnos» (Lévi-Strauss: 1981, 53).

Tanto el texto de Zuidema sobre la mascara prehispanica como las evidencias
etnograficas contemporaneas muestran que, a diferencia del caso presentado por Lévi-
Strauss, en la sociedad andina el significado de la mascara se realiza mas bien en el
ambito de la danza y del ritual. Este hecho probablemente se deba a la naturaleza
misma de la cultura andina, en la cual se encuentra el predominio del gesto sobre la
palabra (Ortiz: 1985). Tampoco en el caso de las mascaras en Paucartambo
encontraremos mitos que den cuenta del origen de cada mascara en particular. Como se
vera, se trata de mascaras que representan principalmente personajes de la época de la




30

Colonia y de la Republica, sobre los cuales naturalmente existen versiones legendarias;
pero las mascaras propiamente dichas no tienen mitos que expliquen su existencia. Esta
situacion refuerza la necesidad a la que ya he hecho alusién en la discusién anterior, de
centrarse en el contexto ritual, es decir, en la mascara como parte integral de la danza.
Como se discutird mas adelante, el analisis buscara determinar como, dénde y cuando
aparece la mascara en el ritual. A diferencia de lo que hace Lévi-Strauss, es decir,
comparar dos sistemas de mascaras, aqui se establece una comparacion entre dos
circunstancias: presencia de la mascara versus ausencia de la mascara.

Finalmente, pienso que lo que plantea Poole para el caso de las danzas andinas
contemporaneas a las que define como narrativa de transferencia o absorcion de poder
(Poole: 1985, 9), coincide plenamente con lo que Zuidema (1983) discute en el caso de
las mascaras prehispanicas. Si se acepta que existe una relacién condicionante entre el
funcionamiento de la mascara y el de la danza, entonces es posible aceptar una suerte
de continuidad entre el uso de la mascara prehispanica y la mascara contemporanea.
Por lo tanto, propongo la hipétesis de que en Paucartambo la mascara también es
utilizada para representar lo que es fuente de poder y peligro y, simultaneamente, para
transformar ese poder en beneficio propio. Esto me lleva a plantear una segunda
hipétesis, segun la cual la mascara en Paucartambo estaria funcionando segun una
I6gica de oposicion en términos de adentro/afuera, con la intencion de delimitar y
fortalecer identidades étnicas y sociales.

4. La mascara ritual

En esta seccidn quiero llevar la discusion que se ha iniciado en las paginas
anteriores a una definicion de mascara que guie el analisis de los datos etnogréficos
aqui presentados. La mascara que nos interesa excluye a la mayoria de las acepciones
gue le son usualmente asignadas. Esta es una mascara concreta, existe como objeto
real y no como metéafora, y esta vinculada a un ritual: la danza(7). Valorar ambas
caracteristicas, es decir, la materialidad y la ritualidad de la mascara, conlleva a una
serie de planteamientos sumamente importantes para proponer una definicién de
mascara adecuada para el caso que aqui se estudia. Por un lado, reconocerla como un
objeto exige diferenciarla de la mascara teatral; pero ademas implica que se distinga de
la mascara metaférica y abstracta vinculada a la idea del engafio y la mentira. Por otro
lado, reconocer la mascara como objeto ritual significa aceptarla en su doble funcion:
encubrir y mostrar y, por lo tanto, capaz de resolver su ambigtedad en favor de la
creacion de una identidad auténtica.

Aunque en el teatro la mascara persiste como objeto, presenta diferencias
fundamentales con respecto a la mascara en un contexto ritual. La funcion de la
mascara en el teatro ya ha sido discutida lineas arriba. ¢ Qué caracteristicas presenta en
el contexto ritual? En el ritual la mascara tiene capacidad de comunicacion y
transformacion, actuando como intermediaria entre polos opuestos. A diferencia del
teatro, en el ritual lo que es representado es concebido como real; no existe una
separacion clara entre realidad y representacion. Por lo tanto, el danzante que usa una
mascara de diablo es el diablo y no solo su representacion. Pero, simultaneamente, no




31

deja de ser €l mismo, es decir, un danzante enmascarado. En el ritual es posible
manejar la ambigliedad entre actor o danzante y personaje, y entre representacion y
realidad. Por el contrario, mascara teatral se ubica Gnicamente en el plano de la
representacion, es decir, en el plano de lo irreal, de lo falso. La separacion entre lo irreal
y lo real, lo objetivo y lo subjetivo, lo sagrado y lo profano, no existen en el ritual; en él se
acepta la ambigiiedad y es posible moverse entre dos mundos. Es asi que los hechos y
emociones a los que esta expuesto el individuo en el ritual lo movilizan a asumir una
identidad y un comportamiento concretos en la vida cotidiana. A diferencia de lo que
sucede en el teatro, en el ritual no solamente se crean y comunican significados, sino
gue éstos se convierten en accion. Decir algo y hacer algo son las dos dimensiones del
ritual (Leach: 1974; Turner: 1980).

La representacion ritual es capaz de transformar la realidad para resolver los
conflictos sociales adaptando y readaptando «peridédicamente a los individuos
biopsiquicos a las condiciones bésicas y a los valores axiométicos de la vida humana»
(Turner: 1980, 47). El ritual tiene ademas la cualidad de transformar los valores
arbitrariamente impuestos por una sociedad en valores considerados por sus miembros
como deseables e intrinsecos al sistema. El ritual, entonces, tiene la capacidad de crear
un orden al cual las personas se amoldan, por lo que, desde la perspectiva de éstas, es
real y verdadero. Por esta misma razon, el ritual es capaz de hacer que las personas
acepten un orden nuevo. Esta es su funcion en relacion con los acontecimientos de
transformacién como son las etapas del ciclo vital y social; por ejemplo, el nacimiento, el
matrimonio, la iniciacion en nuevos roles y la muerte, o también momentos de crisis
ocasionados por un choque cultural que trae consigo la amenaza de un orden alternativo
(Berger: 1967; Turner: 1980). La concepcion del ritual como un contexto de
transformacioén en el cual se encuentran poderes opuestos permite un acercamiento a la
problematica del conflicto y del cambio en una sociedad. Contrariamente a la idea de
gue los rituales, en los que se celebran las normas y las leyes fundamentales de una
sociedad, son un reflejo de un orden social estable, éstos son indicadores de los
conflictos que la préactica social acarrea (Turner: 1980; 1986). ¢ Cuéles son los poderes y
valores opuestos que se encuentran en el contexto ritual?; y ¢en qué sentido se da la
transformacién?, son preguntas fundamentales que deben ser contestadas para
entender la dindmica de una sociedad.

Pero la problematica mas interesante que plantea esta discusion del ritual es la de
la efectividad. Se trata Unicamente de una representacion del conflicto y de su solucion,
o de una accion efectiva sobre la realidad. ¢ El simbolo y el ritual sélo representan o
también transforman la realidad? Ya Turner, Leach y Lévi-Strauss, para mencionar a los
mas importantes, han buscado contestar a esta interrogante. Turner se refiere a la
capacidad cohesionadora y al poder de autoridad del ritual, que hacen posible que todo
cambio o continuidad del orden se haga creible y aceptable:

«Las ideas sobre la relacion entre los agentes sobrenaturales y los seres humanos o
sobre la eficacia de determinados actos rituales se basan en experiencias directas de las
relaciones de la vida real entre seres humanos reales. Y viceversa, todo acto por medio
del cual un individuo ejerce su autoridad para controlar o alterar la conducta de otro




32

constituye una invocacion de la fuerza metafisica. La sumision es una reaccion
ideoldgica, y el hecho de que los individuos se dejen influir por ceremonias magicas o
imprecaciones religiosas no debe sorprendernos mas que el de que se sometan a los
dictados de la autoridad. El poder del ritual es tan real como el poder de la autoridad»
(Leach: 1974, 387).

Pero la eficacia del ritual, especialmente en lo que se refiere a su poder de
transformacion de la realidad, se logra a través de los simbolos rituales que acttan en él.

«Dentro de su trama de significados, el simbolo dominante pone a las normas éticas y
juridicas de la sociedad en estrecho contacto con fuertes estimulos emocionales. En el
ritual en accion, con la excitacion social y los estimulos directamente fisiol6gicos -
musica, canto, danza, alcohol, drogas incienso- el simbolo ritual efectta, podriamos
decir, un intercambio de cualidades entre sus dos polos de sentido: las normas y los
valores se cargan de emocion, mientras que las emociones basicas y groseras se
ennoblecen a través de su contacto con los valores sociales. El fastidio de la represion
moral se convierte en el «amor a la virtud». (Turner: 1980, 33).

Por todo lo dicho lineas arriba, es importante que cuando se hable de la mascara
como objeto se la diferencie de la mascara teatral. Si bien la mascara en el ritual
también es un elemento visual y, por lo tanto, esta sujeta a ciertas reglas escénicas, lo
gue la define en un contexto ritual es su ambigliedad: mostrar y ocultar una identidad a
la vez. Es decir, su capacidad intermediadora y su fuerza de estimulo emocional la
colocan, mas bien, en la condicion de simbolo ritual. La capacidad de estimulo de la
mascara sobre el que la usa asi como sobre el publico esta desarrollada en un
interesante articulo sobre las méscaras del Africa Occidental (Ottenberg: 1982). En esta
misma linea, pero desde una perspectiva de la antropologia de la experiencia y del
estructuralismo biogenético, los autores Webber, Stephano y Laughlin (1983) tratan de
explicar como la mascara, en tanto simbolo, estimula al cerebro en contextos rituales
para organizar y transformar conciencia y conocimiento. Otro intento de responder a la
problematica de la eficacia de la representacion se encuentra dentro de la linea de
razonamiento que Taussig desarrolla en su discusion sobre el concepto de mimesis.

«Nétese el poder magico y espiritual que deriva de la facultad para replicar. Aca es
donde debemos empezar con el poder magico de la réplica; la imagen afectando a
aquello de lo cual es la imagen, donde la representacion comparte o se apropia del
poder de lo representado- testimonio del poder de la facultad mimética, a través de cuyo
despertar probablemente no podamos entender aquella sombra de la ciencia conocida
como magia (...), pero si veremos de manera renovada el hechizo de lo natural donde la
reproduccion de la vida se funde con la recaptura del alma» (Taussig: 1993, 2; la
traduccién es mia).

La discusion de Taussig es también sugerente en el sentido que se pregunta acerca
del por qué de la necesidad de la representacion material misma o de la corporizacion,
cuando expone el caso de las nuchukana (figurines en madera tallada que representan a
los espafioles colonizadores en madera tallada) de los Cuna.




33

«¢ Por qué ocuparse en tallar formas si el poder magico esta impregnado en el espiritu
mismo de la madera? Y ciertamente, en la medida en que nuestro rompecabezas nos
lleva a mas rompecabezas, ¢por qué es la materializacion misma necesaria? (Taussig:
1993, 8; la traduccién es mia).

En la sociedad moderna occidental la mascara se ha independizado de su
materialidad, prevaleciendo en su dimensién metaférica (Canetti: 1983; Allard: 1988).
Por el contrario, en el caso que nos ocupa, la mascara se destaca por su materialidad. Al
reconocimiento de esta condicion esta ligada la posibilidad de entender a la mascara en
su doble funcién, de encubrir y descubrir simultaneamente.

La naturaleza metaf6rica o corpérea de la mascara esta vinculada al tipo de
relacion entre la mascara y el concepto de persona, y a la problematica de la identidad
gue he discutido en el primer capitulo. Hay sociedades en las cuales la o las identidades
de un individuo estan personificadas en los objetos que éste posee. La relacion entre
sujeto y objeto se define, reafirma y transforma ritualmente. Es asi que en el ritual, la
mascara como objeto se convierte en depositaria de la identidad de un individuo o de un
grupo. Apropiarse de una mascara (o de otro elemento ritual que cumpla la misma
funcion) es aduefiarse de la existencia social de su poseedor (Mauss: 1971). Por otro
lado, en sociedades en las cuales la persona esta definida en cuanto ente colectivo, la
mascara puede proporcionarle al individuo un espacio particular; y viceversa, un
individuo puede convertirse en persona colectiva usando una mascara ritual (Mauss:
1971). Es obvio que en estos contextos la mascara esta actuando como intermediaria
entre identidades opuestas: individual/colectiva, siendo responsable por la
transformacién de una identidad a otra. A diferencia de lo que sucede en la sociedad
moderna occidental, en estos contextos se rescata la materialidad y la ritualidad de la
mascara en su relaciéon con la nocién de persona y la problematica de la construcciéon de
una identidad. Esto significa que la identidad es un valor que se construye en el &mbito
publico y es resultado de una tension entre lo individual y lo colectivo, lo privado y lo
publico, lo que la mascara oculta (la identidad del que la usa) y lo que la mascara
muestra (la identidad del personaje representado).

Por el contrario, para la sociedad moderna occidental, la asociacién entre
mascara, como objeto ambiguo, e identidad resulta absurdo. En este contexto la nocién
de persona se ubica en un plano predominantemente abstracto y se define en términos
univocos. Desde la psicologia, la identidad de cada persona esta definida como
resultado de una busqueda interior, privada e individual. En el &mbito del derecho civil,
en el cual la sociedad pretende dar una definicion de la identidad en su dimension
publica, la persona es abstraida a la categoria de ser humano, con derechos naturales
propios de su condicion. De esta manera, todas las personas son individualizadas,
homogeneizadas(8) y separadas de sus circunstancias cotidianas. La nocién de persona
como valor univoco esté estrechamente vinculada a una visién del mundo que no
permite la ambigtiedad y que concibe el tiempo y el cambio en términos de progreso, es
decir, como ruptura con una realidad anterior.




34

La manera en la cual se resuelve la ambigliedad que plantea la mascara depende
de la percepcion que una sociedad tenga de lo que es el cambio (Napir: 1986). Si lo que
oculta y muestra la mascara son percibidas como realidades opuestas e irreconciliables,
la nocién de cambio implicaria la valoracién de una de las dos realidades como
verdadera, ya que solo se reconocen realidades absolutas y univocas. En términos
temporales significaria una ruptura con lo anterior. Si se asume la ambigiiedad de la
mascara como una realidad, es decir, si se acepta lo aparente o «irreal» como real en
determinado momento, entonces la idea de cambio en el tiempo admitiria una
continuidad con el pasado.

En este sentido, resulta interesante recordar la nocién de tiempo y de poder
implicitos en la cosmovision andina, esencialmente dualista. Segun los trabajos
etnohistoricos, etnograficos y de andlisis de mitos (Zuidema: 1964; Duviols: 1973; Van
Kessel: 1982; Poole: 1985; Molinie: 1985; Ansién: 1987a; 1987b; Ossio: 1973; Ortiz:
1980), en la cosmovision andina el mundo esta ordenado en pares de opuestos
complementarios y jerarquizados. El tiempo, por ejemplo, es concebido en términos
ciclicos, y el cambio de una era a otra implica la inversion del orden, un pachacuti. Este
orden esta constituido por dos fuerzas opuestas pero complementarias; es asi que el
inicio de una nueva era significa la imposicion jerarquica de una de estas fuerzas sobre
la otra, pero no su eliminacion. Esta misma l6gica controla la dinamica del poder
concebido como un valor ambivalente: masculino/femenino, fuerza/astucia. Ambos
aspectos estarian siempre presentes, imponiéndose uno sobre otro en distintos
momentos. Por otro lado, la estrategia de dominacion, por ejemplo, consiste en la
incorporacioén y asimilacion del poder enemigo al propio orden. De esta manera, el
cambio o la transformacién de un tiempo a otro deben ser interpretados como
renovacion y no como ruptura.

Estas nociones de cambio y de poder implican el hecho de que en la sociedad
andina la ambigledad se acepta y se resuelve positivamente, dando lugar a un orden de
opuestos complementarios jerarquizados. En este contexto, la mascara, por su
naturaleza ambigua, tiene un campo de accién propicio para actuar como intermediadora
y manipuladora de las oposiciones que la concepcion andina del mundo plantea.
¢, Cudles son las oposiciones en las que la mascara intermedia en la sociedad andina
contemporanea? es una pregunta fundamental que nos remite a la problematica de la
construccion de la identidad en los Andes. La importancia de la mascara en situaciones
de transito (ver, por ejemplo, Blau: 1966; Ottenberg: 1982; Napir: 1986; Crumrine: 1983),
en las que la identidad de los individuos y grupos se ve fuertemente amenazada, la
colocan en una situacion privilegiada para abordar el problema de la identidad en una
sociedad expuesta a una historia de colonizacién y dominacion, en un contexto de
choque cultural.

Para el pensamiento occidental, por el contrario, no es posible resolver el problema
de la ambigiiedad que la mascara plantea. Esta se convierte en representante de una
identidad ambigua y, por lo tanto, falsa. En este contexto, la mascara como objeto y
como elemento ritual es irreconciliable con la idea de identidad verdadera. Por otro lado,
la mascara metaforica (Canetti: 1983; Allard: 1988), ampliamente presente en la




35

sociedad moderna occidental, tampoco es capaz de representar o construir una
identidad verdadera. La mascara en su dimensién metaférica es entendida como
capacidad de adaptacion a circunstancias distintas.

«La mascara existe efectivamente mas que nunca; son sus formas las que difieren. La
mascara percibida en el marco de nuestra vida cotidiana tiene por objeto principal el
disimulo; en cuanto se utilice un atributo artificial para ocultar o modificar un sentimiento,
un gesto o un acto, entonces hay «trampa». Y entonces una mascara disimuladora tiene,
muy a menudo, otra funcion, intenta metamorfosear o crear espanto. La metamorfosis
forma parte integral de nuestra vida cotidiana y profesional: cualquiera que sea el
empleo, escaldn, situacion o grado, la mascara se nos pega literalmente a la piel; de su
papel depende nuestro comportamiento, nuestra manera de imponernos al mundo,
donde las trampas son permanentes y la agresion constante» (Allard: 1988, 126).

En este caso, la mascara esté relacionada a la idea de varias caras, es decir, a la
mentira y al engafio. La méscara aparece como una forma de enmascaramiento, detras
de la cual se esconde la verdadera identidad de la persona.

Lo que he estado sugiriendo a lo largo de la discusién previa es que para abordar el
estudio de la mascara en un contexto como el que aqui se presenta, y para proponer un
acercamiento mas efectivo al estudio de la mascara en el Perq, es necesario trabajar
con una definicién que dé cuenta de su materialidad y de su ritualidad. Reconocer que
su naturaleza ambigua esta actuando en un contexto ritual, abre la posibilidad de
concebirla como agente creador de identidad. En las danzas andinas, contextos rituales
en los que las méscaras aparecen, esta transformacion se da en términos de
transferencia o absorciéon de poder (Poole: 1985, 9), en el sentido de definir y fortalecer
una identidad étnica a través de una estrategia de asimilacion de lo foraneo.

En conclusién, mi preocupacion por el estudio de la mascara andina se ubica dentro
del razonamiento de Crumrine (1983a) acerca de la mascara en las Américas, y que se
resume en la siguiente definicion:

«(...) y definimos el enmascaramiento como la transformacion ritual del actor humano en
un ser de otro orden.» (Crumrine: 1983a, 1).

«Por lo tanto mascara puede ser definida como un poder que genera, concentra,
transforma e intercambia objetos. En algunos rituales, la audiencia provee el foco de
poder y es transformada, en otros el enmascarado es poseido por el poder de la
mascara, o por el de un nombre, y es transformado. En los demés casos, la mascara
misma se convierte en el foco de poder y es transformada en un idolo. Por supuesto, la
mayoria de ceremonias con mascaras implican aspectos de los tres tipos de
manipulacién de poder. Sin embargo, ellos difieren en grado» (Crumrine: 1983a, 2-3; la
traduccién es mia).

Esta definiciébn toma en cuenta el caracter ambiguo de la mascara, asi como su
poder transformador y su rol intermediador en contextos rituales; de tal manera que las




36

aparentes contradicciones que plantean las mascaras de Paucartambo pueden ser
interpretadas de manera distinta.

En la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo se observa, por ejemplo, que
la mascara representa personajes foraneos al pueblo, pero que bailan para honrar a la
virgen que simboliza la identidad del pueblo; el uso generalizado y la existencia de
diferentes tipos de mascaras contribuye, por un lado, a agrupar a individuos y, por el
otro, a diferenciar grupos; la ausencia de la mascara en algunos momentos del ritual
crea un conflicto entre la identidad del personaje representado (que se mantiene por el
traje), y la identidad del danzante (que aparece por la ausencia de la mascara).

Estas aparentes contradicciones aluden a oposiciones como dentro/fuera;
individual/colectivo; «el otro» (personaje)/«el yo» (danzante), entre las que la mascara
intermedia para transformar al «otro» representado en favor de la identidad «del
pueblox». En este sentido quiero citar a Napir, quien esta interesado en entender el rol de
la mascara en situaciones de representacion o personificacion rituales, y la define como
«un medio para transgredir limites porque provee una via para la personificacion
selectiva en la manipulacion de ciertas paradojas reconocidas(9).» (Napir: 1986; 17).

Para concluir esta seccion introductoria al libro quiero presentar las hipotesis de
trabajo que se desprenden de la discusién anterior y que se debatiran a la luz de los
datos etnogréaficos que se expondran en las secciones siguientes.

El hecho de que en las danzas que se presentan en la fiesta de la Virgen del
Carmen en Paucartambo se represente personajes que son identificados con el «otro»,
tanto en términos geograficos, étnicos-culturales como sobrenaturales, no debe ser
interpretado como alienacion o pérdida de la identidad de los danzantes, sino como una
estrategia de asimilacion y de transformacion de poder para fortalecer «lo propio». La
ambigiiedad de la mascara, que establece una tensién entre el «otro» (personaje
representado) y el «yo» (el danzante que usa la mascara) permite la manipulacion ritual
del «otro» por el «yo».

Esta transformacion se da en términos del fortalecimiento de identidades colectivas
detras de las cuales los individuos se refuerzan. El uso generalizado de la mascara en
cada una de las danzas oculta las identidades individuales de los danzantes, homoge-
neizandolos y agrupandolos bajo una identidad grupal. En el plano social, esto quiere
decir que el individuo se identifica con un grupo social determinado a través de su
participaciéon en una danza. Por un lado, el danzante adquiere la proteccion del grupo,
gue por ser tal es socialmente mas grande, eficaz, duradero y poderoso que un individuo
s6lo y aislado. Por otro lado, el danzante ha cumplido con la misién ritual y social de
renovar los lazos de reciprocidad con la virgen, lo cual le garantiza una conquista en la
escala del prestigio social.

Pero, aparte de su efecto unificador, la mascara tiene la capacidad de crear
diferencias. El hecho de que las mascaras de cada danza se diferencien entre si, hace
posible distinguir grupos al interior de toda la comunidad de danzantes; cada uno de los




37

cuales tiene un lugar a nivel social. De tal modo que el uso de la mascara, por un lado,
agrupa a los individuos y, por el otro, separa a los grupos, intermediando entre
identidades individuales y colectivas, asi como entre una multiplicidad de identidades
colectivas y la identidad del pueblo en su conjunto, representada por la Virgen del
Carmen.

En otro nivel, el uso generalizado de la mascara en las danzas que se celebran en
honor a la Virgen del Carmen, en oposicion a la ausencia de ellas en las danzas que
celebran a la Virgen del Rosario, la coloca como agente diferenciador entre la identidad
de los paucartambinos mestizos o «gente del pueblo» y la identidad de los
paucartambinos del campo identificados como indigenas. El uso ritual de la mascara en
Paucartambo esta subordinado a la conformacién y continuidad de una identidad
mestiza, no ajena a cambios en su conformacién social, econémica y étnica, pero
personificada como valor inmutable en la imagen de la Virgen del Carmen. Si bien los
paucartambinos se definen como «gente del pueblo» en oposicién a los campesinos de
las comunidades, esta unidad no es homogénea, ya que sélo se da en relacion con el
mundo exterior. Al interior del pueblo, ya he propuesto que la mascara identifica grupos
distintos con intereses propios y en conflicto. Sin embargo, a través de la representacion
de grupos étnicos foraneos y de la dramatizacion del conflicto entre ellos, en el ritual de
la guerrilla, los conflictos reales entre los distintos sectores de la sociedad de
Paucartambo son resueltos en el plano ritual y simbdlico, permitiendo mantener la
imagen de orden y paz entre la «gente del pueblo», que se refleja tanto hacia el mundo
de afuera como hacia el de dentro. Esto sucede en la medida en que en la
representacion de la guerrilla, en la cual se alude a la oposicion mayor entre «el mundo
de afuera y el mundo de adentro», el conflicto es resuelto con el triunfo de los danzantes
del ghapaq ch’'unchu sobre los danzantes del ghapaq qulla, hecho que determina la
superioridad jerarquica «del pueblo» frente al kmundo de afuera.

Como se puede anticipar, la ambigiiedad de la mascara actla en diferentes
planos. De tal modo que su capacidad unificadora y diferenciadora se aplica en distintos
niveles, reproduciendo la complejidad de los conflictos sociales en el contexto festivo y
ampliando su campo de accién. Por lo tanto, el uso de la méscara garantiza la eficacia
del ritual en su conjunto. En este sentido, la mascara en Paucartambo actiia como un
simbolo ritual(10) cuyo estudio permite abordar la discusion tanto de los valores
centrales de la sociedad paucartambina, como de los conflictos que en ella aparecen.

La I6gica en el uso de las mascaras en las danzas de Paucartambo tiene una
continuidad con la légica prehispéanica, expuesta por Zuidema (1983). Aun prevalece el
principio segun el cual el poder del propio grupo se fortalece por la absorcion y
transformacién del poder del «otrox». Este hecho coloca el estudio de las mascaras de
Paucartambo no s6lo en la tematica de la construccion de la identidad mestiza en
Paucartambo, sino también en la discusién de la existencia y continuidad de una cultura
andina en la sociedad peruana actual.




38

NOTAS

En el teatro clasico existian mascaras especificas para los diferentes personajes de
la dramartugia (Allard: 1988; Lefort: 1988; Instituto Riva-Aguero: 1990, 35-40)

U ejemplo de clasificacion de mascaras por rasgos formales es el catalogo de una de
las colecciones de méascaras del Museum fiir Vélkerkunde de Berlin (occidental):
Malanggan-1, Bildwerke von Neuirland, Museum fiir Volkerkunde Berlin, 1973, de
Kalus Helfrich. EI mismo autor sefiala que la tipologia que él establece es insuficiente
para un entendimiento real de las mascara de esta regién, y que su clasificacion esta
hecha con fine de catalogacién para el museo.

El Valle del Mantaro se encuentra fuera de la region donde se ha hecho el trabajo de
campo que sustenta mi andlisis de las mascaras. Sin embargo considero que la
vigencia y el rol que juegan las mascaras en los contextos festivos de la sierra
central me permiten extrapolar las reflexiones que surgen de esta anécdota.

Es importante sefialar que en el mundo quechua “mundo de adentro”, uku pacha,
esta asociado con el mundo de abajo, lo desconocido y foraneo (Ortiz: 1980, 42;
Ansion: 1987, 182). Por lo tanto, hay que aclarar que en este caso estamos usando
la palabra “dentro” para significar lo que esta al interior del grupo de pertenencia, y
no como traduccion de la palabra quechua uku.

Lo que seria importante definir es el contenido actual de la identidad del grupo y la
del grupo enemigo. Para ello es importante conocer la situacién politico-cultural
actual. ¢ A quién se enfrenta hoy el hombre andino? En muchos casos es el Estado
el que personifica al enemigo, pero también hay que considerar el proceso de
diferenciacién social, econdmica y regional que se ha dado al interior de la misma
sociedad andina generando grupos de poder opuestos al interior de la misma
comunidad; por ultimo, hay que tomar en cuenta también a los grupos de migrantes
gue viven en la ciudad y que mantienen fuertes vinculos con su comunidad de
origen.

El auga chileno representa a los soldados chilenos durante la Guerra del Pacifico. El
chukchu o paludico alude al hecho de que los peones que iban a trabajar de la sierra
a los valles selvaticos regresaban contagiados de la fiebre amarilla.

Para los intereses de este trabajo estoy poniendo el énfasis en el aspecto ritual de la
danza, dejando de lado sus dimensiones estéticas y artisticas.

El término homogenizar lo estoy usando en el sentido de vaciar a los individuos de
cualquier contenido generacional. sexual o étnico que haga posible algun juicio de
valor sobre ellos o que permita ubicarlo en algun tipo de jerarquia.

Segun los articulos presentados en el libro editado por Crumrine (1983) se puede
elaborara el siguiente cuadro de oposiciones, donde la mascara interviene en
distintos casos:

Paradigma del poder
vida — muerte
dentro - fuera
orden — caos
joven — viejo
conocido — desconocido




2} 8=

nativo — extranjero
identidad interna — identidad externa
cuerpo — alma
bello — feo
individual — colectivo

10. Segun la definicién propuesta por Turner (1980), el simbolo ritual concentra 'y
desplaza todos los significados que actian en un contexto ritual.




40

ll. RITUAL E IDENTIDAD

1. El puebloy sutradicién: la busqueda de unaidentidad
mestiza paucartambina

1.1 El pueblo y la provincia de Paucartambo

Entre los dias 15 y 19 de julio de cada afo se celebra la fiesta de la Virgen del
Carmen en el pueblo de Paucartambo, capital de la provincia del mismo nombre. La
provincia de Paucartambo esta ubicada en la franja oriental y ultra oriental del sureste de
la cordillera andina. Pertenece al departamento del Cuzco y tiene una extensiéon de
6115.11 kildbmetros cuadrados (IGN: 1989, 365). Limita, por el norte, con el
departamento de Madre de Dios y la provincia cuzquefia de La Convencion. Al sury al
oeste de Paucartambo se encuentran las provincias de Calca y Quispicanchis
respectivamente. Paucartambo esta conformada en la actualidad por cinco distritos:
Paucartambo, Cay Cay, Challabamba, Colquepata, Q’usfipata y Huancarani. El pueblo
de Paucartambo se encuentra a 2906 m.s.n.m. (IGN: 1989, 367), a orillas del rio
Mapacho o Paucartambo, al noreste de la ciudad del Cuzco.

En tiempos prehispanicos, la regién de Paucartambo estuvo habitada por los
Pokes, Wallas y Lares, ubicados en esa zona por los Incas. Durante el Imperio Incaico
esta zona pertenecia a la region del Antisuyo y era considerada la entrada de la antigua
capital cuzquefa a los pueblos de la selva. Villasante (1980, 22) menciona una serie de
expediciones Incas enviadas por Qhapaq Yupanqui, Yawar Wagaq y Tupag Yupanqui
hasta los rios Paucartambo y Pillcopata; gracias a estas expediciones se habria
sometido a los pueblos Mojos, Campas o Antis en las margenes del rio Madre de Dios o
Amaru Mayo. Durante la época de la conquista espafiola, los ejércitos incas, al mando
de Manco Huayllo, derrotados por los espafioles, se habrian refugiado en la Cordillera
ultra oriental, formando las comunidades de Q’ero, Japo, Kijo, K'allacancha y
Marcachea; mientras que los expedicionistas espafoles llegaron hasta la selva del
Amaru Mayu (Villasante: 1980, 23). En 1565, el gobierno espafiol establecio el
corregimiento de Paucartambo, y el 21 de junio de 1825, inmediatamente después de la
Independencia, Paucartambo se declaré provincia del Cuzco (IGN: 1989, 367; Van den
Berghe: 1977, 212).




41

Existe una antigua ruta inca de Cuzco a la selva de Q’usfiipata, que tiene como
primer tambo -a medio dia de camino- a Pisaq, y como segundo tambo -a un dia de
camino- a Wat'oqo, lugar que se encuentra a 17 km del actual pueblo de Paucartambo
(Vasquez: s.f.). De este hecho parece desprenderse el nombre de Paucartambo, tanpu o
tambo: lugar de descanso y depdsito de alimentos, y Paukar: nombre de un general
Inca. Otros, sin embargo, traducen el nombre de Paucartambo como «lugar florido», «la
villa de las flores» o «tambo colorido» (Barrionuevo: 1980, 204; Villasante: 1980, 19).

En la actualidad se utiliza como via de acceso desde el Cuzco una carretera
afirmada de unos 110 km, por donde transitan principalmente camiones transportando
madera y frutas de la selva de Q’usfiipata(1). La estrechez de esta via obliga a fijar un
dia para el transito de ida y otro para el transito de vuelta. Aunque desde tiempos
prehispanicos Paucartambo ha tenido gran importancia como lugar de transito
comercial(2), se ha encontrado en una situacion de aislamiento e inmovilidad social
significativos, a pesar de ser capital de la provincia. Los camiones que se detienen en el
puesto policial y en el restaurante, ubicados al borde de la carretera misma, no entran al
pueblo, que parece casi despoblado excepto en los dias en los que se celebra la fiesta
de la Virgen del Carmen. Recién en los ultimos afios el pueblo de Paucartambo cuenta
con luz eléctrica permanente, con una antena parabdlica que capta dos canales de
TV(3), y con un servicio de bus manejado por la municipalidad.

En la provincia de Paucartambo la principal actividad productiva es la agricultura.
El periodo agricola empieza en octubre con las primeras siembras y termina con las
cosechas de julio (Villasante: 1980, 20). La produccién de papa, cebada, maiz y trigo es
la base de la economia de la regién aunque también hay una importante produccion
maderera y arrocera, destinada exclusivamente a la exportacion hacia Cuzco. En
Paucartambo se produce el mayor volumen de papas y café, y esta en el cuarto lugar en
area y produccion agricola del departamento (IGN: 1989, 343). Un 16.62.%(4) de la
poblacién total de la provincia es urbana. La mayor parte de ésta se dedica a la
agricultura, habita el area rural y se encuentra desperdigada en estancias, comunidades,
anexos y cooperativas (exhaciendas). Existen muy pocos centros poblados, siendo el
mas grande el pueblo de Paucartambo, que solo agrupa a un 5.04% de la poblacion total
de la provincia de Paucartambo. Los demés pueblos carecen de mayor importancia
excepto el caso de Huancarani, en el distrito de Kay Kay. A pesar de no ser capital de
distrito, su ubicacion al borde de la carretera, asi como su cercania a la ciudad del
Cuzco, la colocan en una situacion de privilegio que ha permitido el desarrollo del
mercado de los dias domingos, que convoca incluso a la poblacion de Qatga y Ocongate
de la provincia vecina de Quispicanchis (Flores Ochoa: 1974, 62-63). La ubicacién a lo
largo de la via comercial, entre la selva y la ciudad del Cuzco, constituye un elemento
importante para la existencia de una poblacion urbana dedicada a actividades
comerciales y de servicios. En términos étnicos, Van den Berghe (1977, 212) califica a la
poblacién de la provincia como predominantemente indigena, lo cual alude a cierta
correspondencia entre la categoria de indigena y la poblacion campesina asentada en el
area rural.




42

En la época de la Colonia, la hacienda se convirtié en el nicleo econémico, tanto
en la sierra como en la selva de Paucartambo, centrando su produccion en la
explotacion agricola y ganadera (Morner: 1977). El sistema de hacienda ejercié una
fuerte dominacién y explotacién de la poblacién campesina. Las haciendas constituyeron
verdaderos nucleos sociales en el sentido que aglomeraban un grupo de familias de
manera estable. En muchas haciendas se construyeron capillas para que los indios no
asistieran a las misas ni fiestas en los pueblos, con el objetivo real de mantener a su
mano de obra bajo control(5).

« (...) los llamados «curas del valle», protegidos y probablemente con frecuencia
emparentados con los hacendados, formaban una categoria especial del clero regional.
(...) La autonomia eclesiastica fue seguramente uno de los instrumentos més eficaces
para establecer y mantener el control de los hacendados sobre la poblacion del lugar y,
por ende su poderio local» (Mérner: 1977, 57).

Los hacendados debieron encontrarse, en este aspecto, en conflicto con las
autoridades de la iglesia. Morner relata el caso de un hacendado que, en 1784, exigia
gue hubiera un cura en su hacienda, basandose en un decreto conciliar que estipulaba
la presencia de un sacerdote en las haciendas que contaran con un nimero significativo
de familias. «El gobernador provisor del Obispado, en 1787, fall6 en contra del
hacendado.» (Ibid.).

Entre 1785 y 1800 Paucartambo se convirtié en la primera productora de coca y
tejidos del Cuzco, produciendo ademas plata, zinc y azogue (Mérner: 1977)(6). Debido al
intenso intercambio comercial de ganado, lana, ropa, maiz, trigo, coca, chufio, caucho,
maderas, y oro, en el siglo XVIII, el gobierno de Espafia habria mandado a construir un
nuevo puente de piedra y cal sobre el rio Mapacho. El puente, que existe hasta hoy y
lleva el nombre del rey Carlos Ill, debia reemplazar al antiguo puente de mimbre que ya
no soportaba el creciente transito comercial hacia Cuzco, Puno, Arequipa, Bolivia,
Argentina y Espafia (Villasante: 1980). Aunque en la década pasada fue construido un
puente nuevo -«Sven Ericsson»- por el cual transitan los camiones que circulan entre la
selva y el Cuzco, el puente Carlos Ill se conserva para uso peatonal, y constituye uno de
los simbolos mas importantes del pueblo.

Antes de la construccion del puente, el pueblo estaba ubicado en la planicie de
Kallipata, cerca de Paucartambo, y estaba habitado principalmente por una poblacién
indigena reunida baja la advocacion de la Virgen del Rosario, a la que se veneraba con
grandes celebraciones (Villasante 1980). Hoy, el antiguo pueblo ya no existe, y la
imagen de la Virgen del Rosario se encuentra en la iglesia de Paucartambo. Aunque
sigue siendo la patrona del pueblo, los paucartambinos de consideran devotos de la
Virgen del Carmen, virgen de los mestizos.

Este dato suscita dos preguntas importantes. Primero, si Paucartambo era un
pueblo de indios, como explicar que hoy sea considerado por sus habitantes y por la
gente de fuera como pueblo mestizo; y de qué manera se ha creado y se justifica su
identidad mestiza. Segundo, si la Virgen del Rosario era la patrona del pueblo y era




43

celebrada con grandes fiestas, qué motivo su «olvido» en favor del culto a la Virgen del
Carmen. ¢Qué rol juegan ambas virgenes en la construccion de la identidad mestiza de
Paucartambo? Responder a estas preguntas es fundamental para entender el proceso
de construccion de la identidad en Paucartambo y el rol que juegan en éste la fiesta de
la Virgen del Carmen y las danzas y mascaras que en ella aparecen.

1.2 Mestizos e indios en el pueblo y en la regién

La construccién del puente Carlos Ill, en la segunda mitad del siglo XVIII, parece
estar ligada al traslado del pueblo y a su consolidacién como importante centro
administrativo y comercial en la region. Estas circunstancias coinciden con las reformas
hechas por Carlos Il que independizaron el comercio de la administracién de Lima,
abriendo y liberando otros puertos, y favoreciendo otras rutas de comercio (Dobyns:
1976, 135). Estas nuevas condiciones econdémicas podrian explicar el auge del grupo de
los hacendados, autoridades locales, comerciantes y artesanos, conformado por
espafioles y mestizos, asi como su interés por controlar y dar un nuevo caracter al
pueblo. La reubicacién espacial del pueblo y su desarrollo como centro administrativo y
comercial pueden haber favorecido a la concretizacion de este cambio.

En el contexto de la sociedad colonial, caracterizada por el dualismo de las
republicas de indios y espafioles, este proceso debe haber implicado no pocas tensiones
y conflictos. La jerarquizacién de la sociedad colonial segun criterios étnicos -espafioles
e indigenas- traia consigo muchos problemas de distincién ya que en la practica un
individuo se definia mas bien en términos de su condiciéon econdémica, fiscal y politica,
dentro de la divisién laboral, que por sus caracteristicas fisicas. La identidad étnica se
construia por un proceso en el cual las diferencias econémicas, sociales y raciales se
sintetizaron y valoraron culturalmente. Que un mestizo, por ejemplo, favoreciera su
ascendencia indigena o espafiola tenia que ver no s6lo con aspectos étnicos, sino
también con intereses econdémicos y politicos. En la practica a un mestizo le podia
resultar mas conveniente demostrar legalmente su filiacion indigena, si esta implicaba el
acceso a los privilegios otorgados por el gobierno colonial a los descendientes de la
nobleza incaica. Ascender al status de mestizo implicaba, por ejemplo, la pérdida a los
derechos politicos y a la tenencia de la tierra comunal (Wightman: 1990). Segun esto
podria pensarse que debido al auge del pueblo de Paucartambo a fines del XVIl, los
pobladores del antiguo pueblo indigena de Kallipata encontraron una situacion propicia
para independizarse de la necesidad de poseer tierras, accediendo a ocupaciones
laborales como puestos administrativos, comercio y artesania(7), y afianzandose como
grupo mestizo. Sin embargo, la ambigliedad de la categoria de mestizo debe haber
requerido un especial cuidado, por parte de este grupo, en encontrar y exponer de
manera convincente los valores que los definia como tal, asi como en diferenciarse de
los indigenas. Por otra parte, era de interés para las autoridades coloniales que la
mayoria de los mestizos estuvieran clasificados como parte del grupo de los indios, ya
gue éstos eran fuente de impuestos y mano de obra (Seligman: 1989, citado en
Mendoza-Walker 1993a). En este sentido, la necesidad de los mestizos por definir y
fortalecer su etnicidad debe haber sido un problema de sobrevivencia.




44

Por lo tanto, quiero discutir la fiesta de la Virgen del Carmen, sus danzas, y en
especial las mascaras a la luz de las siguientes preguntas. ¢,De qué estrategias se han
valido los propios paucartambinos para definir una identidad étnica tan dificil de delimitar
y expuesta a tantas presiones de la vida cotidiana? ¢ De qué manera han logrado los
paucartambinos establecer las diferencias entre lo indigena y lo mestizo, y como se
mantienen estas diferencias hoy? ¢ De qué manera los paucartambinos explican, recrean
y transforman su propia historia e identidad? A pesar de los cambios materiales que se
han suscitado en la vida social y econémica en los Andes, la diferenciacion étnica sigue
siendo un criterio importante de jerarquizacion de la sociedad (Flores Ochoa: 1974; Van
den Berghe: 1977; De la Cadena: 1991; Mendoza-Walker: 1993a), y es en este sentido
gue considero que las preguntas tienen importancia.

En un estudio sobre clases sociales e identidad en Cuzco, Van den Berghe
(1977) llama la atencion sobre la vigencia de criterios étnicos y culturales de
diferenciacién social en Paucartambo. Los cambios ocurridos en las ultimas décadas,
como el fuerte proceso migratorio, por ejemplo, no han derivado en un cambio
significativo que alterara la dualidad entre indios y mestizos. A pesar de la existencia de
diferencias sociales y econémicas, la gente que reside en el pueblo se autodenomina
«gente del pueblo», «gente decente», 0 «mestizos», en oposicion a los indigenas que
viven en el &rea rural(8). Los indigenas son campesinos de las comunidades
campesinas o peones en las tierras de los mestizos y llegan al pueblo para las ferias y
fiestas més importantes, donde intercambian sus productos en el mercado local. Ambos
grupos se diferencian tanto en la vestimenta como en el lenguaje. Mientras que los
indigenas usan trajes tradicionales de confeccion artesanal, los mestizos visten ropa
manufacturada industrialmente. Si bien los mestizos dominan el espafiol y el quechua, el
espafiol es el idioma que los identifica(9). Los indigenas son casi todos monolingtes
quechua hablantes y carecen de educacion primaria. Existen, por otro lado, una serie de
normas de comportamiento ritualizado para el trato entre indigenas y mestizos que
denotan la relacion de inferioridad de los primeros. Estas mismas normas rigen y
establecen los limites entre las relaciones de compadrazgo que vinculan a ambos
grupos (Van den Berghe: 1977, 215).(10)

Segun Van den Berghe (1977), el predominio de criterios no clasistas de
diferenciacion se mantienen en Paucartambo debido a la ausencia de un grupo social
intermedio y a una movilidad social muy reducida. A pesar de que Paucartambo es un
«pueblo mercado» y estd ubicado en una carretera, las oportunidades de trabajo en el
comercio, en la produccion artesanal y en el area de servicios son tan limitadas que no
constituyen una posibilidad econémica para el ascenso social(11). Los pocos puestos de
trabajo en esta area estan monopolizados por los mestizos; situacién que se perpetia
por las barreras étnicas que existen y dificultan a los indigenas el acceso a estas
actividades. Tanto para indios como para mestizos, la Unica salida a la limitada movilidad
social es la migracién a lugares mas dinamicos como Cuzco, Arequipa o Lima. La
Reforma Agraria de 1969 constituye un momento determinante en el proceso migratorio
de Paucartambo, asi como de toda la regién del Cuzco. Las antiguas familias de
hacendados se vieron obligadas a migrar definitivamente a las ciudades, donde




45

diversificaron sus actividades econémicas en las ramas de comercio, transporte y
turismo(12), y fortalecieron sus relaciones con nuevos grupos, accediendo a puestos
publicos importantes(13).

A nivel regional se crean condiciones que favorecen el proceso de migracion no
solamente de las familias pudientes sino también del grupo de mestizos que ocupan los
sectores medios del pueblo. Desde los '50 la demanda de profesionales, comerciantes y
transportistas crece en la ciudad del Cuzco (Mendoza-Walker: 1993a, 60). En los '70
este proceso se ve reforzado a partir de las Reformas del general Velasco, debido al
crecimiento de la burocracia estatal y de la educacion publica. Estas condiciones
favorecen el desarrollo de una clase media que se nutre en gran parte de la migracion
de las élites provinciales a la capital del departamento.

Este importante proceso de migracion ha traido consigo una serie de cambios en
la composicion social del pueblo de Paucartambo, que hace dificil delimitar una identidad
mestiza paucartambina, que hoy ya no se puede hacer en términos espaciales.

Ademas, gente de otros pueblos y provincias se han instalado en Paucartambo,
alterando mas aun la nocion de «gente del pueblox». Estos nuevos habitantes del pueblo
no son considerados por los paucartambinos como «gente del pueblo». Sin embargo,
algunas de estas familias, dedicadas principalmente al comercio, cuentan con cierto
nivel econémico que les permite pasar algun cargo en la fiesta, lo cual significa cumplir
con un rol importante en la vida del pueblo y, como se vera a lo largo del trabajo, es uno
de los recursos mas importantes para acceder a la identidad mestiza paucartambina(14).

En este sentido existen tensiones y conflictos no sélo entre paucartambinos y los
nuevos residentes, sino también entre paucartambinos migrantes y paucartambinos
residentes. Los conflictos entre estos dos grupos parecen estar recreando, en términos
espaciales, las diferencias que existian en tiempos anteriores entre los mismos
habitantes del pueblo, es decir, entre las familias de hacendados -considerados la élite
de Paucartambo- y los mestizos. Muchos de mis informantes han hecho alusion a la
existencia de dos clases sociales en Paucartambo que se diferenciaban segun los
apellidos. En todos los casos se trata de apellidos espafioles, lo cual hace dificil referir
estas diferencias a los origenes étnicos de ambos grupos(15). Sin embargo, ambos
grupos se mantenian diferenciados, prohibiendo a los hijos, por ejemplo, confraternizar
con los del otro grupo. También la participacion en comparsas distintas en la fiesta de la
Virgen del Carmen ha sido y sigue siendo un elemento de diferenciacién entre ambos
grupos(16). Gran parte de los paucartambinos antiguos que se han quedado en el
pueblo pertenecian a un grupo de menores recursos. Sin embargo, la migracién de los
paucartambinos mas pudientes no ha implicado el ascenso de los primeros, ya que el
pueblo mismo no ofrece recursos para una mayor movilidad social (Van den Berghe:
1977, 212-218). Como he mencionado antes, los paucartambinos que migraron a la
ciudad del Cuzco siguen controlando importantes aspectos de la vida del pueblo y son
los que participan con gran éxito en las comparsas mas reconocidas de la fiesta de la
Virgen del Carmen(17). Estos paucartambinos migrantes, que viven y trabajan en Cuzco,
siguen ocupando su espacio en el pueblo (Mendoza-Walker: 1993a, 156). Como se
puede observar, la identidad mestiza del pueblo es compleja y cambiante. Los cambios




46

gue se han dado en las Ultimas décadas proponen nuevos elementos que deben ser
asimilados y reelaborados en el proceso de construccion de la identidad mestiza
paucartambina.

Hoy, el mundo del pueblo esta constituido por los mestizos paucartambinos que
residen en el pueblo, por aquellos (junto con sus descendientes y amigos) que ya no
viven alli, pero que actualizan su pertenencia al pueblo en su participacion anual en la
fiesta, ya sea en el sistema de cargos o en las comparsas de danzantes, y por los
nuevos habitantes que empiezan a integrarse lentamente. La definicion de «gente del
pueblo» que antes tenia un fuerte referente espacial, se ve desafiada en la
actualidad(18). La nocion de «gente del pueblo» ya no resulta Gtil para definir la
identidad del pueblo, pues constituye un referente demasiado local. La migracion de
gran parte de paucartambinos y su participacion en la cultura urbana cuzquefia asi como
en el movimiento indigenista (Mendoza-Walker: 1993a, 144), ha hecho necesario que se
construya una identidad paucartambina que tenga reconocimiento e impacto regional, e
incluso nacional.

Para explicar esto ultimo quiero referirme al trabajo de Mendoza-Walker (1993a); en
él, la autora discute el proceso de construccion de una identidad mestiza regional a partir
de la elaboracion, por parte de intelectuales, artistas y miembros de la clase media
mestiza del Cuzco, de las nociones de «folklore», «tradicion» y «autenticidad» a través
de «instituciones culturales». La construccion de una identidad regional mestiza
cuzquefia habria implicado un doble objetivo; por un lado, el de ubicarse en una
jerarquia nacional, con una identidad que se diferenciara de la cultura criolla costefia y,
por el otro, el de colocarse en una jerarquia regional, con una identidad diferenciada de
lo indigena. Este proceso habria estado caracterizado por la seleccion y reelaboracion
de los elementos histéricos y culturales que caracterizan a la region.

Segun la autora, las danzas y los rituales publicos que fueron reconstruidos
histéricamente o tomados de las poblaciones indigenas con un sentido de «rescate
cultural», son el lenguaje a través del cual se ha buscado construir y transmitir los
valores de esta identidad mestiza cuzquefa. La ubicacion jerarquica de los mestizos
cuzquefios a nivel regional, les habria dado la capacidad para transformar y revalorar
estas danzas y rituales convirtiéndolos en modelos de lo «auténticamente» cuzquefio,
diferenciandolos de las versiones que han definido como rurales e indigenas. Es asi que
a nivel regional se ha creado un repertorio de expresiones culturales denominadas
mestizas en oposicion a otras catalogadas como indigenas, que coloca a los «duefios» y
cultores de estas expresiones en una jerarquia en la que los mestizos estan por encima
de los indigenas, perpetuando, de esta manera, una jerarquizacion social expresada
términos étnicos.

A nivel nacional, lo mestizo cuzquefio, ya diferenciado de lo indigena campesino,
se presenta como heredero de un pasado inca glorioso, que se encuentra materializado
en las expresiones folcloricas y en los monumentos arqueoldgicos e historicos de la
region. El discurso politico y cultural del gobierno de Leguia (segundo periodo 1919-
1930) y luego del general Velasco (1968-1975) favorecieron la consolidacion y el




47

reconocimiento, a nivel nacional, de las expresiones culturales mestizas y de las
instituciones regionales que las promovian. Asi, la identidad mestiza adquiere
aceptacion a nivel nacional; pero siempre se diferencia de la cultura criolla costefia, asi
como de otras expresiones regionales andinas(19). En este sentido, entiendo la
identidad regional cuzquefia como una identidad mestiza ligada a un pasado inca
mitificado(20), e inspirada en un sentir andino contemporaneo opuesto a los valores de
una modernidad eurocéntrica.

Quiero llamar la atencion sobre el hecho de que en el proceso de construccion de
una identidad regional cuzquefia descrito brevemente arriba se puede observar la
perpetuacion de un dualismo étnico: mestizo versus indigena. Este debe ser concebido
en un sentido dinAmico ya que ambas categorias van adquiriendo significados distintos
segun los cambios que se van dando en los contextos histéricos. Por otro lado, se ha
podido ver que la identidad mestiza se ha consolidado en el contexto regional cuzquefio
con una valoracion positiva y jerarquicamente superior. Pienso que como parte de este
proceso de creacion de identidad, los paucartambinos migrantes y residentes han
considerado importante elaborar y difundir la imagen de Paucartambo como pueblo
mestizo para ubicarse favorablemente en la jerarquia social local y regional. Es en este
sentido que cobra gran importancia responder a la pregunta de quién pertenece al
pueblo.

Tanto la respuesta a la pregunta de quién es paucartambino, como la construccién
de la identidad mestiza paucartambina, se dan en dos planos: a nivel del discurso
historico y a nivel del discurso ritual. Discutiré este ultimo en los capitulos siguientes del
libro, poniendo especial énfasis en las danzas y en las mascaras de la fiesta de la Virgen
del Carmen. En la siguiente seccion ubicaré la discusion a nivel del discurso historico.

1.3 Tradicion e identidad de Paucartambo

Lo que me interesa establecer en esta seccién es como los mismos
paucartambinos explican la definiciébn de Paucartambo como pueblo mestizo.
Especificamente, como construyen su identidad mestiza paucartambina hoy y como la
justifican histéricamente; es decir, como «inventan» su tradicion(21). La Virgen del
Carmen, su fiesta, sus danzantes y el origen de su culto son aspectos centrales de la
tradicion de Paucartambo. En nombre de ellos se realizan y explican los actos
individuales y colectivos, pasados y presentes. Ni la fiesta implica una ruptura con la vida
cotidiana, ni la historia de su origen constituye un evento del pasado. El culto de la
Virgen del Carmen esta en el origen del pueblo y los paucartambinos como individuos y
COmMo grupo siguen existiendo a través de él. Esto se puede observar en los suefios y en
la interpretacion que se hace de ellos, en la manera como se enfrentan situaciones de
crisis y bienestar e, incluso, en los discursos escritos sobre la historia de Paucartambo,
asi como en la participacion en actos oficiales(22).

La tradicién de la Virgen del Carmen es concebida por los paucartambinos como
el nicleo de su identidad y lo que da sentido a su historia. Como ya he mencionado
antes, en esta seccién quiero discutir la tradicién paucartambina como discurso histérico.




48

El texto mas representativo sobre la vida de Paucartambo, escrito por un paucartambino,
el Dr. Segundo Villasante, es «Paucartambo: provincia folclérica Mamacha Carmen» que
constituye el segundo tomo de una serie de cuatro volumenes. El objetivo principal del
autor es «entregar a la opinion publica paucartambina, cuzquefa y nacional» la historia
geografica, social y cultural de Paucartambo, que debera formar parte «de las bibliotecas
institucionales en general» (Villasante: 1980, 12-13). Esta serie representa el esfuerzo
por sintetizar la historia de Paucartambo y por darle un lugar al pueblo de Paucartambo
en la historia regional y nacional. Dentro de lo que se ha ido discutiendo en este capitulo
resulta interesante mencionar que el autor de esta serie es un intelectual paucartambino
residente en la ciudad del Cuzco, autor de otros libros dedicados a aspectos educativos,
e importante promotor de las instituciones de migrantes paucartambinos residentes en
Cuzco, de las danzas y fiesta de la Virgen del Carmen de Paucartambo, del Concurso
Departamental de Danzas Folcléricas y de la Coronacion de la imagen de la Virgen del
Carmen por el Papa Juan Pablo Il en Cuzco. Villasante pertenece al sector intelectual
cuzquefio que segun Mendoza-Walker (1993a) participa en la construccion de una
identidad mestiza cuzquefia(23).

Haber escogido el texto de Villasante para discutir la tradicion de Paucartambo no
solamente permite abordar el problema de la identidad mestiza paucartambina, sino
también vincularlo al contexto regional. Como se vera en los siguientes parrafos, el
relato del origen de la fiesta de la Virgen del Carmen y el desarrollo del repertorio
coreogréfico de Paucartambo, temas centrales del tomo Il de Villasante, tiene como
principal objetivo la identificacion de Paucartambo como pueblo mestizo. Pero este
esfuerzo no tiene Gnicamente una repercusion local, sino también regional. El hecho de
que la tradicion sea llevada a la forma de un documento escrito que pretende ser
histérico y en ese sentido formar parte de la historia nacional oficial (Villasante: 1980, 12-
13), y que haya sido escrito por un paucartambino que participa de la vida cultural e
intelectual de Paucartambo y de la ciudad del Cuzco, alude a la influencia del contexto
regional cuzquefio en el desarrollo de una identidad mestiza paucartambina. Parte de
este contexto regional es la existencia de una amplia poblacion paucartambina que
ocupa los sectores medios y altos de la sociedad cuzquefia. Estos paucartambinos
residentes en Cuzco han encontrado en la tradicion local de Paucartambo una fuente de
valores étnicos y culturales para la creacion de una identidad mestiza capaz de tener
reconocimiento regional y nacional.

En el primer capitulo del libro de Villasante se ofrecen datos geograficos e
histéricos de la provincia y del pueblo. En él se resaltan las bondades y peculiaridades
geogréficas y econdmicas de la regién de Paucartambo, y se llama la atencion sobre su
importancia desde tiempos prehispanicos. Estableciendo una continuidad con el pasado
Inca y describiendo con un lenguaje lleno de adjetivos, el autor busca enaltecer la
region, dandole una personalidad que, en términos espaciales y temporales, la
caracterice como un lugar privilegiado y unico, distinguiéndola de otras regiones. En
algunos pasajes, el autor, apelando a una concepcién determinista, encuentra las
semejanzas entre la geografia y la historia de Paucartambo y el caracter de su gente,
extendiendo la particularidad de la region a sus habitantes. Esta imagen de
Paucartambo se hace mas completa en el capitulo 9 «Zonas Turisticas», donde el autor




49

resalta los lugares naturales y arqueolégicos, los monumentos histéricos y las
atracciones culturales ubicandolas en el interés nacional e internacional.

Si bien se resalta el pasado Inca como referente histérico importante en el
desarrollo de Paucartambo, la herencia hispanica, representada en los monumentos
historicos, la obra religiosa de la orden Dominica y las expresiones artisticas(24),
también es considerada como un elemento central de la identidad paucartambina. El
puente Carlos Il es un interesante ejemplo en este sentido.

Segun el texto de Villasante y la tradicion oral del pueblo, la construccién del
puente Carlos I, en el siglo XVIII, esta vinculada a tres circunstancias. Primero, el poder
economico de la regidén que se explica por el crecimiento del comercio de coca y metales
gue hace necesario un puente nuevo. Segundo, el reconocimiento extra-local del pueblo;
segun la tradicion, mas de una vez cayeron al rio cargamentos de oro de Q’usiiipata
para el rey Carlos Ill, quien finalmente mandé a construir el puente, que lleva su nombre
(Barrionuevo: 1980, 204). Este «vinculo» del puente con lo hispanico se ve reforzado por
el hecho de caracterizarse por un estilo arquitecténico no indigena. Es mas, el puente
Carlos Il debia reemplazar el antiguo puente de mimbre, cuyas caracteristicas, por
oposicion, pueden distinguirse como indigenas(25). Aparece el motivo de la
transformacion de lo «indigena» en lo «no-indigena», que se ve reforzado por la tercera
circunstancia vinculada al puente Carlos IlI: el traslado del pueblo. Este tercer hecho
puede interpretarse también en el sentido de una transformacion, esta vez en términos
espaciales: del antiguo pueblo indigena al nuevo Paucartambo no-indigena(26).

En la actualidad, el puente Carlos Il constituye uno de los simbolos mas
importantes de la identidad del pueblo, hecho que es enfatizado ritualmente en el tercer
dia de fiesta cuando las comparsas de danzantes llevan a la Virgen del Carmen en
procesion hasta el puente para la bendicién en direccién a los cuatro puntos cardinales.
Algunas comparsas de danzantes mandan a imprimir afiches que anuncian la realizacion
de la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo con la idea de convocar la
asistencia de visitantes y turistas. Para la ilustracion de los afiches es usual pedir la
colaboracién de artistas paucartambinos a los que se les pide explicitamente que
incluyan los elementos mas importantes de la identidad paucartambina. Es notorio que el
puente aparece siempre como uno de los simbolos més resaltantes, junto con la imagen
de la virgen. En el local de la comparsa de los contradanza existe un mural pintado por
uno de los artesanos mas conocidos del pueblo. En él, segun palabras del mismo artista,
se pueden observar «las maravillas» de Paucartambo: el puente, que ocupa un lugar
central; la iglesia; un cerro principal de la regién (Apu Rifiacuy); la salida del sol en Tres
Cruces y el rio Mapacho que pasa por debajo del puente hacia la selva. El mural
muestra una absoluta conjuncién entre el paisaje natural y algunas obras arquitecténicas
como el puente, la iglesia y las casas de disefio colonial. De esta manera, el puente es
concebido como una creacién que transciende lo humano convirtiéndose en parte del
espacio geografico y natural(27) adquiriendo un contenido simbadlico.

La historia social de Paucartambo es resumida por Villasante (1980, 25) de la
siguiente manera. En Paucartambo existieron tres clases sociales: la clase alta,




50

conformada por hacendados y extranjeros; una clase intermedia de mestizos residentes
en el pueblo y dedicados al comercio y la artesania; y una tercera clase de indigenas
campesinos(28). El desarrollo del pueblo habria ocasionado que el poder econémico y
politico se desplazara hacia el grupo de los mestizos que empezaron a sentir la
necesidad de diferenciarse social y culturalmente de la poblacién indigena, y de darle al
pueblo una nueva identidad. Villasante no da més detalles historicos sobre este proceso
y para documentarlo se refiere a la tradicion de la fiesta de la Virgen del Carmen. Segun
ésta, la conformacion de la identidad mestiza se explica en términos de un lenguaje
religioso, materializado en la competencia entre la fiesta de la Virgen del Carmen, virgen
de los mestizos, y la fiesta de la Virgen del Rosario, patrona del pueblo, pero virgen de
los indigenas.

La mayor parte del texto de Villasante (capitulos Il al V1) esta dedicada al tema del
culto de la Virgen del Carmen y a las danzas que se presentan en su honor. El capitulo
gue se refiere a la Virgen del Carmen (capitulo V) es el nacleo de esta parte y
fundamento para explicar la historia y el presente del pueblo de Paucartambo. Villasante
se refiere primero a la tradicion catolica de la Virgen del Carmen y a su culto en Europa;
en América fue introducido por iniciativa de familias y autoridades religiosas espafiolas,
primero en Lima y luego en las ciudades serranas. Segun Villasante, en la region de
Paucartambo, la advocacion de la Virgen del Carmen se habria instaurado con mayor
vigor que en otras provincias

«(...) gracias a la decisiva influencia de las familias espafiolas que radican en las minas
de los ramales de la Alcumbrera, de Qolquercuna y Qapana, en las haciendas de las
selvas del Q'usiiipata y de la hoya hidrografica del Mapacho o Paucartambo» (Villasante:
1980, 134).

De esta manera, el autor establece dos cosas; por un lado, el vinculo de la Virgen
del Carmen con Europa y Lima, asi como con las familias ricas y espafiolas y, por el
otro, particulariza el culto de la Virgen del Carmen en Paucartambo, como una expresion
Unica. Villasante (1980: 134-135) dice:

«(...) los espafioles y mistis tratan de superar las fiestas de la Virgen del Carmen con un
programa de festividades a la usanza espafiola con entradas de flores, dia central, dia
de bendicién y despedida, con costumbres y danzas de origen espariol y francés, los
gue poco a poco se conjuncionan con las costumbres y danzas mestizas y aborigenes,
adquiriendo un sello peculiar que los caracteriza a la festividad de Mamacha Carmen
paucartambina, diferente de las otras festividades carmelitas de otras provincias o
parroquias. De esta manera, la tradicional festividad del 16 de julio tiene caracteristicas
muy especiales constituyéndose en el iman del turismo nacional e internacional, cuyos
meéritos lo han convertido en la Provincia Folclérica del Cusco, titulo ganado con toda
justeza después de seis afios de «guerra folclérica» en el Concurso Departamental de
Danzas Folcléricas organizado por la Comision Municipal de la Semana del Cuzco a
partir de 1967 y terminado en 1972, a cuya consecuencia Paucartambo es la poseedora
del valioso trofeo «Inti Raymi» en forma definitiva, cuyo proceso describimos en el
Capitulo VI en forma sucinta.»(29)




51

Como se ira aclarando, es a través de la celebracion de la fiesta de la Virgen del
Carmen, de procedencia espafiola, pero particularizada por la influencia local, que los
paucartambinos consolidan su identidad mestiza. La importancia y la fuerza de la fiesta
de la Virgen del Carmen de Paucartambo se explica en el texto como resultado de lo que
Villasante denomina «pugna de dos culturas», expresada en la competencia entre indios
y espafoles/mestizos por imponer la fiesta de la Virgen del Rosario y la Virgen del
Carmen respectivamente. Segun el texto, el antiguo pueblo de Paucartambo fue fundado
bajo la advocacion de la Virgen del Rosario(30). La poblacién indigena, que constituia la
mayoria, habria introducido danzas y costumbres autéctonas a la festividad de la
patrona del pueblo, apoderandose de esta manera de su culto. Cuando las familias de
espafioles y mestizos quisieron recuperar el control sobre estas festividades se habria
desatado un abierto conflicto entre ambos grupos. Se entablé un juicio que lleg6 hasta el
Obispado del Cuzco, instancia que voté en perjuicio de los indigenas, quienes finalmente
llegaron con sus reclamos ante el Vaticano, que si reconocio a la Virgen del Rosario
como patrona de los indigenas. Desde entonces, los espafioles y mestizos se avocaron
al culto de la Virgen del Carmen, cuyas festividades se realizaron en competencia con
las de la Virgen del Rosario. La grandiosidad de la fiesta de la Virgen del Carmeny la
cantidad y calidad de sus danzas la habrian impuesto sobre la fiesta de la Virgen del
Rosario que en la actualidad ya solamente es celebrada pobremente por los indigenas
gue bajan al pueblo el 7 de octubre(31). En la competencia de ambas fiestas, las danzas
han jugado un rol fundamental. Villasante afirma que fue por la introduccién de nuevas
danzas, de origen espafiol y francés -€él las denomina «occidentalizadas»-, que los
espafioles y mestizos superan la fiesta de los indigenas. De esta manera se habria
creado un repertorio coreografico mestizo que hasta la actualidad es representativo de la
fiesta y del pueblo.

Las danzas que se presentan en honor de la Virgen del Carmen siguen siendo un
recurso de competencia importante. Ellas son valoradas por la vistosidad de sus trajes,
la musica, la complejidad de sus coreografias, la organizacion y disciplina de los
danzantes, y su exitosa participacion en concursos folcléricos regionales. Esto ultimo ha
convertido en la actualidad a la fiesta de la Virgen del Carmen en el evento festivo mas
importante del pueblo, y uno de los mas significativos en la region. Aunque no todas las
danzas son originarias de Paucartambo, es alli donde ellas han tomado caracteristicas
propias convirtiéndose en modelos, que otros pueblos y comunidades campesinas han
copiado y copian. En un contexto regional en el cual también la division entre danzas
mestizas e indigenas es un criterio de valoracion importante (Mendoza-Walker: 1993a),
las danzas paucartambinas se convirtieron en la expresion de una identidad mestiza. En
ellas los mestizos paucartambinos se reconocen, pero también son reconocidos como
tales por la gente de afuera.

Las expresiones coreograficas mestizas paucartambinas son concebidas en el texto
de Villasante como resultado de una serie de transformaciones, que se habrian
consolidado en los concursos folcléricos regionales. Este proceso comprende dos
dimensiones: primero, una transformacién que Villasante califica como el transito de
«salvaje» a «semi-salvaje», a «occidentalizado» y a «mestizo»; segundo, un




52

reconocimiento de las expresiones autéctonas locales como el ingrediente que permite
un desarrollo particular de las danzas de origen europeo. Ambas dimensiones -local y
fordnea- hacen posible el desarrollo de un repertorio de danzas mestizas paucar-
tambinas.

Villasante relata en su texto que incluso en la propia fiesta de la Virgen del
Rosario los indigenas transforman algunas de las danzas «salvajes» en «semi-
salvajes», mencionando como ejemplos las danzas del k'ara ch’'unchu y la del karataka.
Esta transformacion es la que le otorga a esta festividad una «especial fastuosidad,
acorde con la época y el grupo social nativo dominante.» (Villasante: 1980, 141) Sin
embargo, el éxito de la fiesta de la Virgen del Carmen exige de una trasformacién ain
mayor, de una «occidentalizacion». Villasante menciona tres danzas del repertorio de la
fiesta de la Virgen del Carmen que también se bailaban en la fiesta de la Virgen del
Rosario: el ghapaq ch’unchu, el ghapaq qulla y el ghapaqg negro. Estas serian las
versiones de danzas bailadas por los indigenas como el gara ch’'unchu, el waqcha qulla,
y el waqcha negros, que habrian sido mejoradas y «occidentalizadas» por los mestizos y
espanoles hasta convertirse en las predilectas de la Virgen del Carmen a las que
pertenecen hoy(32).

El proceso de transformacion por el que habrian pasado las danzas
paucartambinas indicarian un cambio de lo «indigena» a lo «menos indigena», dando
como resultado un producto «mestizo». Tanto la interpretacion del origen de la fiesta de
la Virgen del Carmen como del desarrollo de sus danzas, coinciden con la concepcién
de la historia de Paucartambo, como un proceso de desindianizacion en funcién de la
creacion de una identidad mestiza. Al mismo tiempo, Villasante admite la influencia de
elementos indigenas o aborigenes en este proceso como un aspecto fundamental en la
creacion de un repertorio coreografico mestizo. Es la sintesis de ambas herencias la que
habria dado como resultado un repertorio coreografico particular que ha convertido a la
fiesta de La Virgen del Carmen en un evento Unico. Esta situacion esta relacionada con
el hecho de que Paucartambo ostenta el titulo de Provincia Folclérica, lo cual ubicaria a
Paucartambo en un lugar superior en relacion con una jerarquia de danzas a nivel
regional.

La danza es el espacio a través del cual los paucartambinos han conquistado su
identidad. Como tal, ella juega un papel importante no solamente a nivel local, sino
también regional e histérico. Durante la Colonia, por ejemplo, las danzas, interpretadas
ampliamente por las poblaciones indigenas eran contextos en los que tanto la iglesia
como la poblacién indigena, e incluso mestiza, se enfrentaban para imponer o aceptar
valores culturales y para negociar los limites de sus espacios sociales y rituales (Ares
Queija: 1984; Cahill: 1986).

«Para terminar, nos podemos preguntar si estas danzas, ademas de ser una expresion
propia de las culturas autdctonas y un mecanismo de identificacion frente al otro (sea
este indio, blanco o negro), no se convirtieron también en uno de los principales medios
de canalizar la capacidad de respuesta de estas culturas, frente a la situacién de
conflicto en la cual se vieron inmersos después de la Conquista. La respuesta a esto nos




53

ayudaria a comprender no solamente su presencia continua y el importante papel que
desempefiaron, y desempefian todavia hoy, sino también a comprender la existencia de
ciertas representaciones dramaticas danzadas (o semi-danzadas), conocidas bajo el
nombre genérico de La danza de la Conquista» (Ares Queija: 1984, 463).

Apoyandose en datos etnohistéricos y etnograficos contemporaneos, Poole (1990 y
1991) concibe las danzas y festividades catolicas andinas, tanto de la Colonia como de
la actualidad, como espacios de resistencia de la cultura andina, en los que identidades
sociales jerarquizadas se siguen construyendo. En este sentido las danzas estarian
conservando su dimension simbdlica y politica pre-hispanica. Antes de la conquista las
danzas eran expresiones publicas en las que cada grupo representaba su identidad local
0 étnica y su status, como forma de tributo al gobierno Inca (Poole: 1990, 107). Ante las
prohibiciones de la iglesia catélica, cuya tolerancia hacia estas expresiones variaban
segun el lugar y el momento (Ares Queija: 1984), los contenidos politicos de las danzas
prehispanicas se habrian camuflado de dos maneras: bajo la forma de representaciones
clandestinas (Poole: 1990; Ares Queija: 1984) o participando en contextos festivos
catolicos a través de danzas en las que el «yo» étnico o politico aparecia enmascarado
tras la representacion del «otro». Esta estrategia se explica gracias a una légica de
transformacién simbdlica y ritual prehispanica (Poole: 1985; 1990; 1991 y Zuidema:
1983), segun la cual es posible debilitar al enemigo y absorber su poder representandolo
ritualmente.

Con un enfoque algo diferente y haciendo un estudio de las danzas del pueblo de
San Jer6nimo y del contexto cultural regional, Mendoza-Walker (1993a, 1993b) afirma
gue las danzas aun son espacios en los que los distintos grupos de la sociedad
cuzquefa negocian sus identidades en los ambitos locales, regionales y nacionales. A
través de la participacion en las danzas los pobladores de San Jer6nimo se diferencian
entre si identificandose con los distintos grupos que conforman el pueblo. Esto sucede
ademas dentro del contexto regional cuzquefio en el cual, segun la ideologia dominante
se diferencian danzas «indigenas» de danzas «mestizas»; de esta manera la
jerarquizacion social al interior del pueblo de San Jerénimo se establece en términos
étnicos.

«En Cuzco y en Peru en general, las practicas culturales que han sido definidas como
«folklore: -en particular danzas, musica y fiestas religiosas- han sido por mucho tiempo
un area de conflicto por el poder y la identidad «étnica». Ha sido en el ambito del
«folkore» donde los cusquefios, incluyendo a miembros de instituciones, han identificado
sus diferencias étnicas y han tendido, ya sea a oponerse o a reforzar las relaciones de
desigualdad y de subordinacion a las que estas diferencias étnicas estan ligadas»
(Mendoza-Walker: 1993a, 39; la traduccién es mia).

Las danzas, por lo tanto, son espacios en los cuales se redefinen las identidades,
tanto a nivel local como regional. En este sentido, la clasificacion hecha entre danzas
mestizas y danzas indigenas influye en las caracteristicas que toman las danzas a nivel
local. De tal modo que los contenidos de clase, de género y de generacion que los




54

pobladores de San Jer6nimo le asignan a sus danzas y que diferencian grupos al interior
del pueblo, son sintetizados en la dicotomia indigena/mestizo.

Lo discutido lineas arriba permite comprender el significado que tiene el hecho de
gue Villasante interprete la fiesta de la Virgen del Carmen y sus danzas como las causas
y los medios a través de los cuales la historia e identidad de Paucartambo se explican y
construyen. Su texto es un discurso ideol6gico a través del cual trata de explicar la
identidad mestiza del pueblo y busca colocar a los mestizos paucartambinos en una
posicion privilegiada dentro de la jerarquia regional. Es en este sentido que cobran
especial importancia los capitulos 1l y VI del libro. El primero esta dedicado a presentar
el repertorio de danzas de la region de Paucartambo, describiendo cada una de ellas y
diferenciando las danzas nativas de las danzas mestizas. Una vez establecida esta
diferenciacién que como he discutido anteriormente se explica histéricamente por la
competencia de las fiestas de la Virgen del Rosario y de la Virgen del Carmen, Villasante
dedica el capitulo VI a las descripcién de los eventos que se sucedieron en el Concurso
Folclérico Departamental y que llevaron al reconocimiento de Paucartambo como
Provincia Folclérica. De esta manera la identidad mestiza paucartambina se consolida
en el presente y a nivel regional.

La consolidacion de la identidad mestiza paucartambina es presentada como un
proceso de transformacién en el tiempo -de danzas «salvajes» hasta «mestizas»-, pero
también en el espacio. Villasante menciona en su texto que histéricamente el culto de la
Virgen del Carmen se inicia en el pueblo de Paucartambo, luego se difunde en toda la
provincia y, finalmente, se centraliza nuevamente en el pueblo, donde adquiere las
particularidades que la definen en la actualidad. En el proceso de definicion de la fiesta
de la Virgen del Carmen como fiesta de los mestizos, la transformacién espacial a la que
hago alusion, justifica la representatividad de las danzas mestizas de la Virgen del
Carmen como simbolo de toda la provincia.

Es dentro de esta dimension espacial que se puede entender la importancia que
tiene para Villasante la Coronacién de la Virgen del Carmen por el Papa Juan Pablo Il en
la ciudad del Cuzco. Este hecho, al que Villasante dedica el tomo 4 de su serie, no
solamente significa el reconocimiento de la Virgen del Carmen a nivel regional, sino
también a nivel nacional e internacional. Este evento, ademas, signific6 en términos
reales el traslado de la Virgen del Carmen hasta la ciudad del Cuzco y a las ruinas de
Sacsayhuaman. La presencia de la imagen en Cuzco puede ser interpretada como la
conguista de un espacio geografico mayor; pero, ademas, establece su vinculo con un
pasado inca mitificado, representado por las ruinas de Sacsayhuaman donde se realiza
anualmente el Inti Raymi. De esta manera, la imagen de la Virgen del Carmen cargada
de tantos contenidos occidentales se vincula con la dimension autéctona, que
culturalmente se ha reconocido como ingrediente necesario para la consolidacién de una
identidad mestiza. El Concurso Departamental de Danzas Folcloricas y luego la
Coronacién de la Virgen del Carmen son argumentos que Villasante utiliza para explicar
gue la fiesta de la Virgen del Carmen se convirtiera en una de las festividades mas
importantes de la regién y en uno de los focos de difusion de las tradiciones folcléricas
vinculadas a las festividades religiosas del sur-andino.




55

La separacion étnica que marcan los cultos a las virgenes del Carmen y del Rosario
sigue vigente hasta la actualidad. Aun hoy la fiesta de la Virgen del Carmen es una fiesta
para la «gente del pueblo». Si bien muchos campesinos indigenas bajan para esa fecha
al pueblo a vender sus productos en la feria o simplemente a observar la fiesta, éstos no
pueden participar en las distintas ceremonias que se suceden en esos dias, ni son
invitados por los mayordomos o karguyuq a las comidas que éstos ofrecen.

Actualmente sélo participan en la fiesta grupos de danza integrados por personas
gue residen en el pueblo o paucartambinos residentes fuera(33), es decir, por mestizos.
Van den Berghe (1977, 217) afirma que en 1973, afio en que él observo la fiesta,
participaban comparsas de campesinos representando comunidades o distritos que
llegaban acompafiados de un karguyuq mestizo. Es muy importante sefialar que en la
fiesta se delimitaban muy claramente los espacios, los momentos y funciones de las
comparsas del pueblo y las foraneas. Las comparsas de los grupos campesinos
indigenas participaban en un concurso de danzas folcléricas para obtener un trofeo,
mientras que las comparsas del pueblo, consideradas parte integrante de las
ceremonias de la fiesta, no actuaban en el concurso formal, ya que ellas bailan por
devocion a la virgen. Las comparsas de campesinos bailaban en un tabladillo para dar
un espectaculo a los asistentes(34).

Durante el trabajo de campo no he podido recoger datos acerca de los motivos
qgue pudieron influir para que las comparsas foraneas dejaran de participar. Pero hay que
considerar que estos grupos tenian que pagar un derecho a la municipalidad de
Paucartambo para bailar en la fiesta (Van den Berghe: 1977, 217). Por otro lado, hemos
oido decir que la municipalidad prohibié la participacion de los maq'tas que llegaban de
la comunidades campesinas porque vestian trajes sucios y andrajosos, desprestigiando
la fiesta y a la «gente del pueblo» frente a los visitantes(35). Es interesante sefialar al
respecto que en nuestras entrevistas ningun informante se ha referido a la participacion
de estos grupos foraneos en el pasado. Tampoco en el libro de Villasante (1980) que es
una descripcion detallada de la festividad de la Mamacha Carmen se hace alusion a este
hecho. Unicamente dos personas mayores refirieron, en un caso, el problema que hubo
con los mag'tas y, en el otro, que antiguamente participaban mas de dos grupos de qulla
en la fiesta. Es evidentemente que este «olvido» no deja de ser significativo, en el
sentido que excluye para la memoria del pueblo la participacion en la fiesta de grupos
gue no se aceptan como parte de la identidad mestiza paucartambina.

El lenguaje religioso y ritual es uno de los ambitos en los cuales la poblacion
paucartambina busca definir su identidad. Aunque la composicién del grupo de los
mestizos paucartambinos haya cambiado, la «identidad mestiza» sigue definiéndose en
relacion con el culto de la Virgen del Carmen. En los capitulos que siguen, me propongo
discutir la problematica de la identidad mestiza paucartambina tal como se da en el
contexto ritual; es decir, de acuerdo con los vinculos rituales que establecen de manera
distinta las personas y grupos con la Virgen del Carmen como simbolo de una identidad
cambiante y dinamica. Las personas y grupos seran reconocidos como mestizos en
mayor o menor grado en tanto mantengan vinculos de reciprocidad con la Virgen del




56

Carmen(36). Lo dicho implica la concepcion de la virgen como fuente de poder ritual y la
fiesta como el evento espacial y temporal al interior del cual se hace efectivo el
intercambio y la distribucién de éste entre ella y los paucartambinos.

Concibo, por lo tanto, el poder ritual como aquello que es comunicado en la fiesta
de manera autorizada. En términos concretos son las personas y los grupos que tengan
la capacidad de manipular los contenidos relacionados con la Virgen del Carmen y sus
danzas, es decir la tradicién, asi como el poder de dirigir la percepcién que se tenga de
éstos, los que determinan quiénes son los mestizos paucartambinos. El texto de
Villasante es un ejemplo de como se realiza esto a través del uso del discurso escrito e
impreso(37). En los siguientes capitulos discutiré cémo se da este proceso en el ambito
ritual.

2. Las comparsas y el sistema de cargos: identidad y jerarquia ritual

En la discusion anterior se ha establecido que la danza es una unidad simbdlica y
ritual a través de la cual los que la practican construyen y negocian su identidad. El
repertorio de danzas de la fiesta de la Virgen del Carmen constituye la expresion de una
identidad mestiza paucartambina reconocida como tal, local y regionalmente. Pero la
relacion entre las danzas de la Virgen del Carmen y la identidad mestiza paucartambina
solamente expresa la actuacion de las danzas en un nivel: identidad mestiza versus
identidad indigena, que puede ser expresada en términos de «mundo de adentro»
versus «mundo de afuera». En esta seccién quiero incluir un segundo nivel de analisis:
la jerarquizacion de grupos al interior de la «identidad mestiza» o del «mundo de
adentro». En ese sentido la danza funciona también como medio para la creacion de
identidades colectivas distintas al interior del pueblo. De tal modo que, en un nivel, la
danza unifica al pueblo bajo la identidad mestiza paucartambina, mientras que, en el
otro, expresa sus diferencias y contradicciones. La misma dinamica competitiva que se
da entre las fiestas de la Virgen del Rosario y de la Virgen del Carmen rige entre las
comparsas paucartambinas dando lugar a una jerarquia.

En el nivel de discusion que planteo aqui, la competencia entre las comparsas se
da en términos de la cercania ritual y mitica a la virgen. La Virgen del Carmen es
reconocida por los paucartambinos como fuente de vida y bienestar y, en ese sentido,
ella es también la representacion simbdlica de un poder, cualidad que comparte con
otras divinidades catélicas y tradicionales del panteén andino (Marzal: 1983)(38). Por lo
tanto, concibo a la fiesta como el tiempo y el espacio rituales en los cuales este poder es
distribuido y a las danzas como los medios por los cuales los individuos y grupos
acceden a él. La dinamica competitiva establece distintos grados de cercania a la virgen
y, por lo tanto, el acceso al poder ritual sucede de manera diferenciada.

El control del poder ritual por parte de las comparsas, que da lugar a una jerarquia
ritual, se traduce en prestigio social que es transferido a los danzantes de cada
comparsa. La danza significa también movilidad social y, en ese sentido, aluden al
motivo de la transformacion. Por lo tanto, distingo dos niveles que interactian; uno




57

estético, que es la naturaleza colectiva de las danzas; y otro dinamico, que es su
capacidad de transformacion y de jerarquizacion.

La danza como espacio de creacion de identidades colectivas permite la
transformacion ritual de las identidades individuales de los danzantes en identidades
colectivas con contenido social. Es con el poder de estas identidades colectivas que los
individuos se ubican y se movilizan en la estructura social (Poole: 1985). La participacion
en una comparsa es valorada en Paucartambo en términos de una contribucién al
bienestar del pueblo. En este sentido, los danzantes son reconocidos socialmente; y el
reconocimiento sera conforme al prestigio que cada comparsa alcance en la fiesta, que
en términos festivos y rituales se mide de acuerdo con la capacidad de cumplir con las
obligaciones de reciprocidad con la Virgen del Carmen.

Por ultimo, la comparacion de los conjuntos de danzantes con el sistema de cargos
festivos subraya la relacion entre danza e identidad colectiva. Comparsas de danzantes
y cargos festivos son unidades rituales que transfieren a individuos y grupos el poder
ritual que es distribuido en la fiesta. En el primer caso, esta transferencia esta
mediatizada por una identidad colectiva y en el segundo, por una identidad individual.

2.1 Repertorio de las danzas de la Virgen del Carmen

Para entrar a la discusion de las danzas paucartambinas presentaré una breve
descripcion de cada una de ellas con el fin de familiarizar al lector con sus nombres y
con los personajes a los cuales representan, asi como con algunas de las caracteristicas
de su organizacion y funcionamiento. Durante los tres afios de trabajo de campo (1989,
1990 y 1991) he podido observar la participacion de trece comparsas distintas en la
fiesta(39). Aunque no todos los afios se presentaron las trece comparsas juntas,
presento una lista completa de ellas.

CUADRO IV
Danzas que se bailan en Paucartambo

Qhapaq qulla: Qhapaq ch’unchu:
Comerciantes del altiplano Salvajes, habitantes de la selva
(regién del Qullasuyu). (regién del Antisuyu).

También alusiva a las recuas

de llamas.

Qhapaq negro: Sagra:

Esclavos negros en tiempos Diablos traviesos.

de la Colonia.

Chukchu: Siklla:
Enfermos de paludismo. Funcionarios corruptos del




58

poder judicial.

Majefio: K’achampa:

Comerciantes de licor. Joévenes guerreros incas.
Waka-waka: Contradanza:
Representacion de la fiesta Sétira del baile de salén de
taurina. tiempos de la Colonia. También

alusiva al trabajo agricola.

Mestiza qullacha: Auga chileno:
Parejas de jévenes agricultores. Soldados chilenos de la Guerra
del Pacifico (1879).

Panadero: Magt'a:
Alusiva a la preparacion del Joven campesino o indio.
pan en hornos de lefia.

Qhapaq Ch’unchu: en la danza del ghapag ch’unchu o ch’unchu rico se representa a los
habitantes de la selva, considerados salvajes, quienes estuvieron expuestos a varias
expediciones de conquista hechas desde tiempos prehispanicos. Aquellas zonas que
fueron conquistadas por los Incas integraron la regién del Antisuyu, a la que pertenece
Paucartambo. Fue alli donde los Incas se refugiaron después de su derrota ante los
espanioles.

La comparsa esta integrada por el rey ch’'unchu (jefe de la danza), un grupo de
ch’unchu organizados en dos filas paralelas y un kusillu 0 mono (un danzante
disfrazado). También los acompafia un nifio o reicito ch’'unchu. Los danzantes del
ghapaq ch’unchu se ubican en la fila por orden de tamafio de mas alto a mas bajo. Si un
capitan (autoridad al interior de cada una de las filas de danzantes) es de media estatura
ird en medio de la fila, pero seguira manteniendo su autoridad.

El conjunto musical que acompafia la danza es una banda tipica de pitos, bombo y
tambor.

Existe hasta hoy una danza llamada gara ch’'unchu (ch’'unchu pobre), o wayri
ch’'unchu que se baila en la fiesta de la Virgen del Rosario, en fiestas campesinas y en la
peregrinacion al santuario del Sefior de Quyllur Rit'y. En esta danza también se
representa al habitante de la selva y es bailada generalmente por la poblacion indigena,
mientras que la danza del ghapaq ch’unchu esta vinculada al culto mestizo a la Virgen
del Carmen. Hace algunos afos que los ghapaq ch’unchu de Paucartambo asisten a la
fiesta del sefior de Quyllur Rit'y; anteriormente solamente lo hacian los grupos de gara
ch’unchu o wayri ch’'unchu que provienen de las comunidades campesinas (Poole: 1988,
106).




59

Los danzantes que bailan en Paucartambo deben asistir también a la
peregrinacion al santuario del Sefior de Quyllur Rit'y. Aunque no es obligatorio para cada
danzante cumplir con esta exigencia, si lo es para la comparsa de los ghapaq qulla. Para
ir a Quyllur Rit'y tienen un cargo distinto que aquél para la fiesta de la Virgen del
Carmen. Los danzantes explican su presencia en la fiesta de Quyllur Rit'y argumentando
gue un representante de Paucartambo estuvo presente en el momento de la milagrosa
aparicion del Sefor de Quyllur Rit'y (40). Asi, ellos, como representantes de la region del
Antisuyu, deben asistir al santuario. Afirman que tienen que estar presentes para que se
pueda alzar el anda para la primera procesion.

Estos personajes son protagonistas de los relatos que cuentan acerca de la llegada
de la Virgen del Carmen al pueblo y del ritual de la guerrilla que representan junto con
los ghapaq qulla. Por esta razon tienen la misma obligatoriedad ritual que los ghapaq
qulla. Segun la tradicion oral, si los ghapaqg ch’'unchu no estan presentes en la fiesta, la
virgen empalidece y se augura un mal afio. Ademas, los ghapaq ch’unchu se consideran
y son reconocidos como los guardianes de la virgen y como sus danzantes preferidos.
Es por eso que tienen el privilegio y la obligacién de acompafiarla de cerca durante las
procesiones por el pueblo. De la misma manera acompaifan al prioste durante el cera-
apaycuy el dia de la entrada.

La importancia de los ghapaq ch’unchu y su cercania a la Virgen del Carmen se
contradice con uno de lo relatos, que cuenta que los ch’unchu atacaron la imagen de la
virgen cuyo cuerpo fue encontrado luego en el rio Madre de Dios y llevado a Paucar-
tambo. Es interesante sefialar que uno de los danzantes de la comparsa de los ghapaq
ch’unchu me dijo que esta version no era cierta, sino aquella que dice que la cabeza de
la virgen fue encontrada en el barrio de Kallispuquio; esto lo habria oido de su abuelo,
quien también fue ghapag ch’unchu. La existencia de distintas versiones sobre la llegada
de la Virgen del Carmen al pueblo expresa de manera oral la complejidad de los
personajes representados en las comparsas y algunas de las oposiciones rituales que
éstos plantean.

La danza del ghapaq ch’unchu estéa integrada por jovenes entre 19 y 31 afios(41);
gue deben ser paucartambinos o hijos de paucartambinos. Se observa una significativa
vinculacion familiar entre los danzantes. Uno de los informantes tenia un hermano y tres
primos en el grupo. Su abuelo materno habia recibido el cargo de caporal de su padre.
El tio y primo de este informante también habian integrado la danza, y el segundo era,
incluso, caporal de la danza de los ghapaqg ch’'unchu que se baila en la fiesta de la
Virgen del Carmen, realizada por los paucartambinos residentes en Lima.

Qhapaq Qulla: segun la tradicion, los personajes de esta danza representan al
comerciante del altiplano (Qullasuyu) que llegaba a Paucartambo (Antisuyu) en los dias
de fiesta para intercambiar sus productos. Qhapaq significa «rico» y qulla es el nombre
con el que se conoce a los habitantes de la regién del Qullasuyu. En los cantos que los
danzantes interpretan en quechua se hace alusion a estos temas; en ellos los qulla
cuentan sobre los sacrificios que hacen para llegar al pueblo a saludar a la Virgen del




60

Carmen, sobre la tristeza de tener que despedirse al final de la fiesta, y piden estar con
vida para volver al siguiente afio(42).

Los personajes que integran la comparsa son: un alcalde (jefe del grupo), una
imilla(43) (la mujer del alcalde qulla), varios danzantes o qulla agrupados en dos filas, un
llamero que camina solo jalando una llama a la que se llama ch’aska macho y que va
cargada de productos de la region del altiplano, y uno o mas nifios llamados chanako.
Los danzantes se ubican en la fila segun la antigiiedad que tengan en la comparsa. La
mayoria de los danzantes son hombres adultos; no todos son residentes en
Paucartambo, pero se exige que hayan nacido en el pueblo. El grupo musical que los
acompafia esta conformado por un acordeoén, quenas, un violin y un bombo(44).

Los ghapag qulla aparecen en los mitos de llegada de la virgen al pueblo y
participan en la guerrilla. Este hecho obliga a la danza a estar presente en la fiesta
otorgandole una importancia ritual muy grande. Ademas, los ghapaq qulla junto con los
ghapaq negro son las Unicas dos comparsas que tienen cantos para la virgen, por lo que
la acompafian de cerca en el templo y en las procesiones. Cuando la virgen es puesta
en el altar durante los dias de fiesta se colocan dos pequefios mufiecos, uno de cada
lado, que representan a un ghapaq qulla, y a un ghapaq negro. Estos mufiecos
acompafian y adornan a la virgen.

Los danzantes de ghapaq qulla de Paucartambo tienen la obligacion de asistir
también a la festividad del sefior de Quyllur Rit'y que se realiza cada afio una semana
antes de Corpus Christi en el nevado del Ausangate en la provincia cuzqueia de
Quispicanchis, que limita con la de Paucartambo. Asistir tres afios seguidos a la
peregrinacion al Santuario del Sefior de Quyllur Rit'y, es incluso una condicién para ser
aceptado en la comparsa y poder bailar en los dias de la fiesta de la Virgen del Carmen.

El bautizo de un nuevo integrante consiste en cogerlo de los brazos y piernas,
alzandolo boca abajo. Luego el caporal de la comparsa le da tres latigazos en el trasero
sobre el que los demas danzantes han echado cerveza. El sentido que tiene pisar el
trasero del danzante que se esta bautizando hace alusién a la marca de llamas y
alpacas. En esta danza existen una serie de elementos que recrean la manera de
moverse, de jugar y de silbar de las llamas. Hay, incluso, mudanzas en la coreografia
que hacen alusion directa a estos animales. Los danzantes afirman que imitan a las
llamas porque sus personajes representan al altiplano, donde estos animales viven. Por
lo tanto, en la danza no solamente se representan personajes determinados, sino todo
un universo de cosas y valores relacionado a ellos, que en este caso tiene como
denominador comun la region del Qullasuyu.

Qhapaq Negro: en la danza de los ghapaq negro se rememora a los antiguos esclavos
negros que, segun la tradicion oral, fueron traidos de la costa y de Bolivia a la region de
Paucartambo a trabajar en las minas de oro y plata. Se dice que los esclavos trajeron su
devocion hacia la Virgen del Carmen de Lima donde aprendieron a adorarla. En los
cantos de los ghapaq negro que son interpretados en quechua y en espafiol, se hace
referencia a su sufrimiento como esclavos y a su devocion por la Virgen del Carmen.




61

El hecho de compartir con los ghapag qulla el privilegio de cantarle a la virgen hace
gue ambas comparsas se consideren cercanas a la virgen. Lo mismo sucede con la
danza de los ghapaq ch’'unchu, cuya cercania a la virgen se debe a que son sus
guardianes. Estas tres comparsas son consideradas las mas importantes de la fiesta 'y
se dice que estuvieron presentes desde sus inicios. En los distintos relatos que se
cuentan acerca del origen de la devocion a la Virgen del Carmen los personajes de estas
tres comparsas aparecen de una u otra manera como protagonistas. Hay referencias de
una danza llamada waqcha negro que parece ser la misma danza, pero bailada por
gente de menos recursos econémicos (Villasante: 1980, 92). No se sabe si ambas
danzas coexistieron o si una derivé en la otra. La versién que se conoce en la actualidad
se baila desde hace 20 afios; aparecio con ocasion de la festividad del Inti Raymi,
cuando un grupo de paucartambinos recrearon colectivamente esta danza que
presentaron con el nombre de ghapaq negro. Al margen de la cronologia real de ambas
versiones, éstas deben ser concebidas en términos del proceso de mestizacion sobre el
cual se ha discutido en la seccion anterior. Se cuenta que la danza de los negros se
reinicié en los afios '70 con el Sefior Raul Aranibal (residente actualmente en Cuzco)
como caporal y con la colaboracion del sefior David Villasante, quien asesoro a éstay a
otras comparsas para recuperar la musica, la coreografia y el vestuario que en muchos
casos se habian ido olvidando. Resulta especialmente notorio el interés que la comparsa
de los ghapaq negro pone en presentarse como una comparsa cuya historia puede
remontarse a los inicios de la fiesta. Esto y la preocupacion por darse un lugar en los
relatos de origen vinculados al culto de la imagen de la Virgen del Carmen y por asumir
cada vez mayores responsabilidades rituales han convertido a esta comparsa en una de
las més importantes de la fiesta.

Los ghapag negro junto con los contradanza son comparsas que en su mayoria
estan integradas por paucartambinos o hijos de paucartambinos residentes fuera del
pueblo, generalmente en Cuzco. En su mayoria son profesionales, empleados y
comerciantes. El ingreso a estas comparsas es muy selectivo y existen listas de espera
de personas que desean integrarlas, los que tienen que esperar varios afios antes de
poder ingresar. El primer requisito para el ingreso a la comparsa de los ghapaqg negro es
ser de ascendencia paucartambina. Ademas, hay que estar recomendado por algun
miembro de la comparsa, es necesario acompafiarla durante algunos afios para
demostrar fidelidad y carifio a la danza, asi como una plena conciencia de lo que
significa bailar para la virgen. Existe un consejo de los mayores (danzantes que bailan
mas de 15 afios, aunque ya se hayan retirado), encargado de dar el visto bueno a cada
nuevo integrante. Solamente la persona que ha pasado el cargo tiene derecho a integrar
la danza automaticamente si lo desea; a lo que se llama derecho de fundadoria. La
comparsa es muy exigente con la calidad del disfraz y los danzantes deben estar en la
capacidad de renovarlo periédicamente y enriquecerlo para que siempre luzca bien, lo
cual se convierte en un requisito econémico para ingresar al grupo.

La comparsa esta integrada por el caporal o rey negro, dos filas paralelas de
soldados negros encabezadas por sus respectivos capitanes, y uno o dos nifios. Los
danzantes entonan sus cantos y un grupo de acordedn, violin, quena, arpa y un bombo




62

(y en ocasiones con bateria) hace el acompafiamiento musical. El caporal de los ghapaq
negro usa una matraca para marcar los cambios de una tonada musical a otra.

Sagra: En quechua sagra significa diablo, sin embargo, esta palabra tiene una
connotacion diferente que la palabra supay y que se entiende en el sentido de malvado
y peligroso. El sagra, por el contrario, es un diablo travieso, tentador, personificado por
diferentes animales: murciélago, chancho, perro, gato o gallo entre otros. Los sagra
mantienen un juego de poder con la virgen, porque la tientan a ella y a la gente que
asiste a la fiesta, pero al mismo tiempo no son capaces de mirarla de frente. Es por eso
gue cuando ella recorre en procesion el pueblo, los sagra, subidos en los techos,
balcones y postes, se retuercen y se cubren la cara a su paso; los sagra tampoco
pueden entrar a la iglesia con la mascara puesta. Sin embargo, al mismo tiempo, tienen
la proteccion de la virgen porque durante los dias de fiesta ella los libra de cualquier
accidente. Segun la tradicion oral, los sagra llegaron al pueblo a terminar de construir el
puente Carlos Ill, después de que muchos obreros habian caido al rio.

La comparsa esta integrada por Lucifer -caporal del grupo-, una china saqgra o
Luzbel -mujer acompafiante del caporal- y dos filas de soldados diablos encabezadas
por dos capitanes. También participan nifios y nifias diablos a los que se les llama
mascotas.

La musica que acompafia a los sagra se interpreta con violines, quenas, un arpa,
un acordeon y un bombo (eventualmente una bateria y un guiiro).

Los sagra también participan en la guerrilla. Cuando los ghapaq qulla mueren, éstos
pasan con su nina carro (carro de fuego) para llevarse a los muertos al infierno. Ellos
son los que «terminan la labor de los ghapaq ch’'unchux». Este hecho les otorga una
significativa importancia ritual, que los obliga a estar presentes en la fiesta, exigiendo a
sus integrantes a hacer una junta en caso que no hubiera un karguyug. La coreografia
de los sagra es, ademas, una de las mas complejas y largas de todas.

Por lo general, este grupo esta integrado por estudiantes, profesores o empleados,
gue viven en Paucartambo o en Cuzco. He podido observar ciertas tensiones entre el
grupo de los residentes en Paucartambo y el de los residentes en Cuzco, que se han
hecho especialmente evidentes en el momento de elegir autoridades al interior de la
comparsa. La residencia en Cuzco parece haberse convertido en una cualidad mas
valorada que, por ejemplo, los afios de pertenecia al grupo, lo cual es interpretado por
algunos como una falta de respeto a la autoridad. Este conflicto entre paucartambinos y
no paucartambinos existe también en otras comparsas y puede observarse también
entre las comparsas mismas. En este sentido, por ejemplo, las comparsas de los
contradanza y los ghapaq negro son criticadas por otros grupos en el sentido que
participan en ella personas que no tienen vinculos de parentesco con Paucartambo.

Contradanza: la tradicion se refiere a la contradanza como una danza agricola en la cual
el caporal de la comparsa introduce a los demas danzantes en las tareas del campo.
Pero también se dice que en ella se hace una burla de la danza de salén bailada por las




63

élites espafiolas en tiempos de la Colonia. Los danzantes refieren que de alli viene el
nombre de contra-danza. Con la misma l6gica se explica la presencia de un personaje
como el machu que es el caporal de la comparsa. El machu tiene una apariencia
grotesca, caracterizada por el uso de una méascara de yeso con una nariz muy larga 'y
bigotes grandes, mientras que los contradanza llevan mascaras de malla metélica con
expresiones muy serias y de rasgos europeos. Acomparia a la comparsa un conjunto
conformado por un violin, un acordeén, quenas y un bombo (eventualmente los
acompafa una bateria y un guiro).

En la actualidad, la totalidad de sus integrantes son jovenes y adultos residentes en
Cuzco o en otras ciudades del pais, dedicados a actividades profesionales o
empresariales. Al igual que los ghapaq negro, cuentan con solvencia econémica y
reconocimiento social. Muchos de ellos son nacidos en Paucartambo o hijos de
paucartambinos, pero se ha aceptado el ingreso de muchos miembros que no tienen
mas lazos con el pueblo que el ser amigos de algunos danzantes. Sus reuniones
durante el afio se realizan en Cuzco, lo que explica que se hagan comentarios en el
sentido que «la contradanza se ha ido al Cuzco», lo cual corresponde a una critica
velada por parte de aquellas comparsas integradas, en su mayoria, por residentes en
Paucartambo. Se critica también que los contradanza sean tan selectivos en la
aceptaciéon de nuevos miembros, impidiendo la participacion de jovenes del pueblo o
nacidos alli pero de menores recursos econdmicos o sociales. En 1991, los contradanza
ganaron el primer puesto en el festival del Inti Raymi, obteniendo la Espiga de Oro.
Posteriormente manifestaron que habian participado en el festival para conquistar el
respeto que se merecen por parte de las demas comparsas de Paucartambo. El trofeo
seria entregado al Consejo del Municipio de la misma manera que lo han hecho otras
comparsas del pueblo que han sido premiadas en el pasado.

Si bien la contradanza no esté vinculada a ningun relato acerca del origen de la
fiesta, ni participa en la guerrilla, su prestigio esta basado en el hecho de haber sido
ganadora del primer puesto en Concurso Departamental de Danzas Folcléricas en 1968
y, posteriormente, en el festival del Inti Raymi en 1991. Ademas se valoran la riqueza del
vestuario, la complejidad de la coreografia y el status social de los danzantes que la
integran.

El prestigio de los contradanza también se debe a que es la primera comparsa que
ha logrado adquirir un local propio en el pueblo y la primera que se ha institucionalizado
convirtiéndose en una Asociacion con personeria juridica e inscrita en el Instituto
Nacional de Cultura (1989). Su prestigio y el vinculo de sus integrantes con los sectores
acomodados de la ciudad del Cuzco asegura la estabilidad de la comparsa en el sentido
gue siempre hay personas solventes interesadas en pasar el cargo de la danza. En la
actualidad, los contradanza cuentan con una lista de espera de karguyuq que aseguran
la participaciéon de la comparsa por los préximos cinco afios. Aunque la presencia de la
contradanza en la fiesta no es imprescindible en términos rituales, como si lo es la de los
ghapag ch’unchu, el prestigio social y la vistosidad de la danza aseguran su
permanencia y lugar en la fiesta.




64

Majefio: danza en la que se representa a los antiguos arrieros, que durante la Republica
comerciaban con vinos, aguardientes y otros productos del valle de Majes en Arequipa.

Los personajes que la integran son el patrén o caporal (que dirige la danza) una
dama que acompania al caporal y un grupo de majefios que bailan en dos filas paralelas
encabezadas por dos capitanes. También participan dos maqgt'a, que hacen las veces de
personal de servicio. El dia de la entrada, los majefios aparecen en el pueblo a caballo y
llevando botellas de licor en la mano. Algunos burros cargados con barriles de alcohol
acompafian al grupo. Los majefios bailan su coreografia al son de tonadas interpretadas
por una banda de metales, aunque antiguamente se bailaba con un conjunto tipico de
pitos, tambor y bombo.

Esta danza no tiene el protagonismo de aquellas que participan en la guerrilla. Su
importancia se debe al prestigio que ostenta desde tiempos anteriores, ya que se dice
gue antiguamente la danza estuvo integrada por los hacendados y hoy en dia por los
hijos de éstos y comerciantes que revivieron la danza después de un periodo en el cual
habia dejado de aparecer(45). Los propios danzantes dicen de esta danza que es la mas
alegre, ya que es la Unica en la cual sus danzantes bailan con el publico, divertiéndolo
en los dias del kacharpari.

Si bien la comparsa de los majefios no cuenta con estatutos escritos como
sucede en otras, muestra bastante solidez por el tipo de gente que la conforma
(descendientes de un grupo de familias, adultos con cierta solvencia econémica), por el
tiempo que este grupo ya esta bailando y por el prestigio que ain mantiene en el pueblo.
Personas adultas que residen en el pueblo y que bailan en otras danzas me
manifestaron que ven como una meta el integrar la danza de los majefios. Esta
comparsa ha establecido entre sus integrantes la obligacién de asumir los gastos de la
fiesta en caso que no hubiera una persona dispuesta a pasar el cargo. Para ello, se elige
un comité integrado por dos danzantes del grupo elegidos para la ocasion que asumen
las responsabilidades del cargo. De esta manera, la comparsa de los majefio busca
conquistar independencia de los karguyuq para presentarse en la fiesta de manera
continua. Es por eso que se ha mandado a hacer una segunda demanda para que cada
uno de los dos danzantes que asuman la responsabilidad de los gastos pueda llevarse
una demanda a la casa(46).

Mestiza Qullacha: esta es la Unica danza mixta en la que intervienen parejas de jévenes,
generalmente solteros. Quyacha se traduce como «reinita», «soberanita». En la
coreografia y en el vestuario, esta danza es muy parecida a la contradanza antes
descrita y se considera que también esta vinculada a la agricultura. La coreografia tiene
una mudanza que se llama wayllash, cuyos movimientos se derivan de la danza
campesina del mismo nombre y que esta relacionada al culto de la Pachamamay a la
propiciacion de relaciones amorosas entre jovenes.

La danza esta integrada por parejas de mujeres y hombres llamados goyacha y
wayna, respectivamente. La coreografia obliga la presencia de un grupo de cuatro
parejas llamado cuadrilla. En la actualidad bailan dos cuadrillas, es decir, 16 danzantes.




65

Los danzantes se forman en dos filas, una de hombres y otra de mujeres, cada una de
las cuales esta encabezada por un capitan y una capitana (llamados también caporales).

El conjunto musical que acomparia la danza esta compuesto por acordeén, violines,
guenas y bombo (eventualmente se incluye una bateria y un gliro) También en la
musica hay similitudes con la contradanza.

La comparsa de la mestiza qullacha tiene un reglamento muy exigente,
especialmente en lo concerniente a la moral. Los danzantes deben tener un
comportamiento impecable, sobre todo las mujeres. El hecho que se ponga especial
énfasis en este aspecto esta vinculado a que antiguamente la danza era mal vista y los
padres no dejaban participar a sus hijas. Algunos informantes manifestaron que la danza
estaba integrada por mujeres de estratos bajos y por sirvientas, hasta que dej6 de
bailarse por un tiempo. Posteriormente, un grupo de paucartambinos encabezados por la
sefiora Marina Villasante, retomé la danza con motivo del Inti Raymi en 1980. La sefiora
Marina Villasante, era maestra del colegio Pérez Armendariz, y organiz6 a un grupo de
alumnos para interpretar esta danza, y con ayuda del sefior Lino Villasante
reconstruyeron la coreografia. En el festival del Inti Raymi, los mestiza qullacha de
Paucartambo fueron ganadores de la «Espiga de Orox». Este hecho dio prestigio a la
comparsa y desde entonces es considerada una danza «cotizada». La comparsa ha
estado en Arequipa (Festidanza 1973), en Puno, y en Ambato, Ecuador. Ademas se ha
ido perfeccionando la coreografia y mejorando el vestuario. La participacion en eventos
externos a la propia fiesta, sin embargo, no es comun entre el resto de comparsas.
Algunos grupos incluso critican que las danzas se bailen en contextos no estrechamente
vinculados a la devocion por la virgen.

En la actualidad la, comparsa esté integrada por mujeres paucartambinas
residentes en Cuzco, empleadas y estudiantes, y jovenes hombres de la misma
condicion. La comparsa ya no solo exige disciplina, sino que compromete a sus
integrantes a mejorar el vestuario cada afo. Es por eso que mujeres solteras, residentes
en Paucartambo, que no cuentan con independencia econémica no pueden solventar
estos gastos y quedan excluidas de la danza. Practicamente la totalidad de los
danzantes de mestiza qullacha ya no residen en el pueblo; incluso, algunos de sus
integrantes no tienen vinculacion con Paucartambo, excepto la amistad con algun
danzante del grupo. Esta situacién ha sido motivo de muchas criticas, las mismas que se
han hecho a los contradanza y a los ghapaq negro.

Chukchu: los chukchu o paludicos representan a los peones que iban de Paucartambo a
la selva a trabajar en las haciendas donde contraian el paludismo. Segun palabras de un
informante, esta danza refleja la «realidad histérica del paucartambino pobre que iba a
trabajar en la extraccion de caucho en las haciendas de Q’usfiipata con suefios de
progresox». En la actualidad, en la danza del chukchu también se representan otras
enfermedades como el cancer o el SIDA.

Los chukchu se relacionan con el pablico atacandolo con sacos rellenos con trapos
viejos, aserrin o harina, y pintdndolos con un liquido amarillo que ellos mismos preparan,




66

haciendo el ademan de querer contagiarlos. Integran el grupo un patrén de hacienda
paludico, que es el jefe de la danza; peones chukchu; un médico; una enfermera; un
enfermero y un magt'a enfermo. La musica del chukchu es interpretada por una banda
tipica de pitos, tambor y bombo.

Este grupo de danza no esta tan bien constituido como los anteriormente descritos.
Su participacién es mas o menos improvisada. Por el vestuario y la simpleza de la
coreografia no es una danza que requiera de mayor organizacion. Por lo general, la
integran jovenes, estudiantes de colegio y gente de menores recursos. Estos mismos
hechos hacen dificil que siempre cuenten con una persona dispuesta o con dinero para
pasar el cargo de la danza; por eso muchas veces la danza no llega a presentarse en la
fiesta. Villasante (1980, 172-173), que presenta una lista con los nombres de danzantes
de cada comparsa, sélo incluye una lista incompleta de la danza del chukchu, lo cual se
debe al caracter circunstancial de esta danza.

Siklla: danza que se conoce también con el nombre de los «doctorcitos». Hasta la
década de los '40 la danza se llam6 wayra, pero en ese afio otro grupo de personas la
retomo con el nuevo nombre de siklla. Segun version de un informante, la danza del
wayra dejo de bailarse en la segunda mitad de los afios '30. Afios después, debido a que
el prioste de la fiesta contraté a una banda de otro pueblo, en vez de solicitar, como era
costumbre, a la banda de artesanos de Paucartambo, éstos decidieron participar en la
fiesta de ese afio presentando una danza. Fue entonces que hicieron aparecer la danza
del siklla o de los doctorcitos(47) que ese afio se bailé con masica de conga que estaba
de moda en esa época. Segun mi informante, la banda de artesanos que también salia a
tocar a otros sitios, debi6é haber visto esta danza fuera del pueblo, iniciandola en esa
oportunidad en Paucartambo. Tanto en las danzas del wayra como en la del siklla se
representa a los abogados y a autoridades locales considerados corruptos y abusivos,
especialmente con la poblacion indigena. La representacion consiste en la realizacion de
un juicio a los magt'a que participan en esta comparsa(48). El juicio es en quechua y
castellano y tiene un tono satirico. Las danzas del wayra y del siklla se diferencian en el
traje; los wayra usan una chaqueta oscura y pantalones de color con adornos bordados,
similar al machu de los contradanza. Los siklla usan un frac negro y un sombrero negro
alto. La existencia de dos versiones de esta danza parece corresponder al patron de
transformacioén de las danzas en versiones «mas mestizas» 0 paucartambinizadas.

En la actualidad, la comparsa de los siklla esta integrada por personas de menores
recursos, por lo general residentes en Paucartambo y la danza no siempre cuenta con
un karguyug. Debido a esta circunstancia, la participacion de la comparsa no esta
siempre garantizada. El vestuario no es muy elaborado y la coreografia se ha
simplificado, respetando el argumento central de la danza. No hay pasos fijos y se deja
espacio a la improvisacion; sobre todo en la representacion del juicio. Si bien los
danzantes cumplen con una serie de reglas de comportamiento tacitas, no cuentan con
un grado de institucionalidad tan elevado como el de otras comparsas.

Los personajes que integran esta comparsa son un fiscal (jefe de la danza), varios
vocales, un alcalde, y los maqgt'a.




67

El grupo musical que los acompafia esta integrado por un violin, quenas, acordeon,
arpa y bombo (eventualmente una bateria y un guiro).

K’achampa: la tradicion dice que se trata de una danza de origen Inca que representa a
los jévenes guerreros de ese entonces. Su coreografia expresa agilidad y tiene
movimientos que aluden a la lucha y al triunfo guerrero. La comparsa de los k'achampa
esta integrada por un caporal (jefe de la danza), y dos capitanes que encabezan las dos
filas de danzantes k'achampa. El conjunto musical que los acompafia es una banda
tipica de pitos, tambor y bombo.

Este grupo, al igual que el de la comparsa de los chukchu, esta integrado por
jovenes y personas de pocos recursos, no siempre logra comprometer a un karguyuq, y
no tiene una organizacion muy sélida. Por esta razén su participacion esta sujeta a las
posibilidades econdmicas y al entusiasmo de los bailarines.

Waka-Waka: danza en la que se representa la fiesta taurina espafiola. No se ejecuta una
coreografia propiamente dicha sino que se recrea una corrida de toros; el dia de la
guerrilla, finalmente el toro es muerto. Segun la tradicion oral, una campesina y un
campesino que habrian llegado a Paucartambo con su toro, habrian puesto en peligro a
todo el pueblo, ya que el animal se habria escapado y habria empezado a atacar a todos
los pobladores. Es entonces que la pareja de campesinos decide contratar a unos
toreros para matar al toro. Por tal motivo se dice que la danza también representa al
campesino, porque éste es el que esta familiarizado con el toro.

Los personajes de la comparsas de los waka-waka son un toro (jefe de la danza),
dos o0 mas toreros, un laceador, dos banderilleros, un picador, varios maqt’a y una chola,
supuestamente duefia del toro. La comparsa esta integrada por gente joven residente en
Cuzco y en Paucartambo. Su participacion esta sujeta al entusiasmo de éstos. Sin
embargo, tiene cierto prestigio porque participa en la guerrilla. Parece que los danzantes
han puesto cierto cuidado en mejorar sus trajes y el conjunto de pito y tambor
(Villasante: 1980, 102) ha sido reemplazado por una banda de metales que tiene un
reconocido prestigio. Ademas, en los ultimos afios se han ido agregando personajes
tipicos de la fiesta taurina espafiola, y en la actualidad se quiere institucionalizar la
danza: crear un estatuto, conseguir recursos para comprar vestuario, dar mayores
facilidades a los danzantes y karguyuq. Estos cambios y esfuerzos son interpretados en
el sentido de una mejora en la danza y de la busqueda de una coherencia entre la
vistosidad de la danza y su status ritual en la fiesta. El rol de los waka-waka en la
guerrilla aumenta las exigencias con respecto a su presentacion, que debe ser
competitiva con respecto a las otras comparsas prestigiosas de la fiesta como los
ghapag ch’unchu y los ghapaq qulla, por ejemplo. Todos los cambios que las comparsas
realizan expresan esta tension entre el aspecto ritual y el aspecto social de las danzas,
gue constituyen dos dimensiones que se influyen mutuamente.

Aug’a Chileno: los personajes de esta danza representan a los soldados chilenos que
invadieron el territorio peruano durante la Guerra del Pacifico (1879). Hay referencia de




68

una danza mas antigua llamada «waka suwa tusug», que segun algunos informantes
antecede al auq'a chileno, y que representaba a los abigeos. De esta manera se habria
establecido un paralelo entre abigeo y soldado chileno. Aug’a tiene la doble connotacion
de «enemigo» y de «guerrero».

En la comparsa participan un caporal llamado doctor o machu, acompafiado de una
dama, varios soldados que se ubican en dos filas paralelas, y un maqt'a. La musica se
interpreta en violin, dos quenas, arpa y bombo (eventualmente una bateria y un guiro).

En la comparsa del aug’a chileno participa gente de menores recursos, residentes
en Paucartambo, y su presencia en la fiesta esta sujeta a la capacidad de convocatoria
en cada ocasion. El afio 1989, por ejemplo, los auq’a chileno no llegaron a participar en
la fiesta y en 1990 no se supo hasta ultimo momento si iban a salir o no. Tenian
problemas con el karguyuq y con el conjunto de musica. El dia de la entrada hicieron su
aparicion cuando ya habia empezado el cera apaycuy, ya que tuvieron que esperar que
un conjunto de musica de otra comparsa pudiera acompafarlos

Panadero: danza en la que se hace una representacion del trabajo relacionado a la
preparacion del pan en hornos de lefia. Los panaderos reaparecieron en 1991. En ese
afio participaron en la danza jovenes de ambos sexos residentes en Paucartambo, en su
mayoria estudiantes de colegio. Hacia unos 15 afios atras- segun recuerdan algunos
informantes- que esta danza ya no se presentaba. En la actualidad ésta pertenece al
grupo de aquéllas de menor prestigio social, cuya participacién anual no esta asegurada.

Los personajes de la comparsa son un panadero viejo, duefio del horno, una dama
panadera, un panadero (aunque aqui pueden participar mas de uno) llamado t'aqgllaq
gue quiere decir preparador de bollos de masa, un wachuq, que es el que coloca el pan
en orden, un ghaqugq, el que frota la masa, un maestro, uno o mas yanapag, que son
ayudantes del que amasa, y un magt'a de servicio que carga las canastas de pan. En el
texto de Villasante (1980) se menciona que los instrumentos que se tocaban para esta
danza eran mandolinas y guitarras, ejecutadas por los mismos danzantes. En 1991 el
grupo se presenté con el acompafiamiento musical de un violin, dos quenas, y un
acordeon.

Magt'a: el magt’a o joven campesino es un personaje que participa de manera individual.
A diferencia de los personajes de las comparsas de danzantes, el magt'a es un
personaje libre que no se encuentra sujeto a ninguna autoridad. En la fiesta participan
varios magqt’a, alguno se relacionan con las distintas comparsas para acompafiarlas
realizando tareas de servicio -servir la comida a los danzantes, musicos e invitados o
realizar encargos- y abriendo paso a los danzantes cuando éstos realizan sus
coreografias. Otros magt'a se mantienen independientes recorriendo las calles y
haciendo bromas con la gente del pueblo; hablan en quechua y falsete, haciendo
comentarios sobre acontecimientos o personalidades publicas de actualidad. A pesar de
no formar una comparsa, existen algunas reglas tacitas que obligan a todos los maqt'a,
por ejemplo, a usar el mismo vestuario y la misma mascara. El maqt'a es considerado un
danzante de caracter libre e independiente, no sélo porque no esta subordinado a




69

alguna autoridad, sino porgue no tiene cargo, ni grupo musical que lo acomparie. Esta es
la razén que se da para explicar el fracaso que tuvo un primer intento, hecho en 1977,
de agrupar a todos los magt'a en una comparsa. Sin embargo, en 1991 se convocé a los
jovenes repitiendo el intento de juntar a los maqgt'a y crear un reglamento que sefale las
normas de comportamiento durante la fiesta y las exigencias en cuanto al vestuario. Las
razones principales para esta iniciativa han sido «cuidar el prestigio y las costumbres de
la danza y del pueblo», asi como «recuperar el respeto al maqt'a», argumentos que se
pueden interpretar como el deseo de consolidar al personaje y de aumentar su
reconocimiento ritual y social.

La persona responsable de esta iniciativa manifesté que en los Ultimos afios se
habia observado que los magt'a aparecian mal uniformados (con waqullu en vez de
mascara de yeso, con sombrero en vez de chullo y con ojotas de llanta en vez de cuero),
estaban sucios, se excedian en sus bromas, estaban hasta altas horas de la noche
emborrachandose y, ademas, estaban participando jévenes provenientes de las
comunidades campesinas de la zona. Este ultimo argumento parece ser uno de los mas
importantes, sobre todo porque la fiesta se considera de la gente del pueblo y no de los
campesinos.

Para llevar a la préactica esta iniciativa, el responsable coordiné con el regidor de
Espectaculos y Deportes del Municipio, quien lo autoriz6 a realizar esta actividad. Se
convoco por television a todos los jovenes interesados a inscribirse. El acuerdo con la
municipalidad y con el puesto policial fue que sélo las personas inscritas, que recibirian
un carnet con una foto y un sello, podrian bailar como maqt'a. De lo contrario seria
decomisado el traje hasta el final de la fiesta.

Podian inscribirse todos aquellos que tuvieran uniforme y fueran paucartambinos o
amigos de paucartambinos, excepto jovenes del campo. Las comparsas que quisieran
contar con la presencia de un maqt’a tendrian que solicitarselo a la instancia
coordinadora del grupo de los maqt'a. Esto se haria con el fin de evitar los abusos de los
demas danzantes contra los magt'a. Segun mi informante, los maqt'a estan
desprotegidos y expuestos a los maltratos de los demas danzantes porque estan
desorganizados y muchos de ellos (sobre todo los que vienen del campo) no cuentan
con una buena formacién. En este sentido, una organizacion sélida garantiza un
respaldo mas efectivo a los individuos que conforman una comparsa determinada,
fortaleciendo la identidad colectiva que la comparsa representa.

Ese primer afio (1991) se abri6 el cuaderno de actas y el plan fue elaborar
estatutos que serian entregados por escrito a todos los maqt'a. Piensan también
conseguir un karguyuq para el afio 1992, y debido a eso se decidi6 mandar a hacer una
demanda para poder entregarsela. Ademas se tomaron los siguientes acuerdos en
cuanto al vestuario y a la actuacién en la fiesta: usar ojotas de cuero y no de llanta ya
gue aquéllas son las que se consideran las tradicionales y las que «producen un sonido
caracteristico y sacan chispas del suelo cuando se corre»; el dia de la entrada se
usarian camisas blancas; la entrada se haria a las diez de la mafiana, en grupo, desde
el cerro Colca(49), por donde bajarian los maqt'a llevando banderas del Pera y del




70

Tahuantinsuyo. Luego se llegaria al templo y se saludaria a la virgen, se haria una visita
al prioste y finalmente se iria a dar el alcance a los demas grupos de danzantes para
apurarlos y ayudarlos en los preparativos para la entrada. Algunos dicen que asi era la
costumbre, sin embargo, los danzantes de las deméas comparsas no pudieron
confirmarlo. Lo que es importante reconocer aqui es que no importa la veracidad objetiva
e historica de esta afirmacion. Lo que interesa es que los maqt’a buscan asignarse
funciones rituales que justifiquen su presencia y aumenten su status en la fiesta. El éxito
de este tarea consiste justamente en hacer que todo aquello que caracteriza al
personaje o a la danza (vestuario, coreografia, roles festivos, organizacion) sea asumido
como parte de la tradicion paucartambina.

Ademas, los magt'a propusieron tener una actuacion mas ordenada en la guerrilla.
Esto quiere decir, colaborar con los ghapaq qulla, ya que los sagra colaboran con los
ghapag ch’unchu. La afinidad con los ghapaq qulla fue justificada con el hecho de que
los magt’a vienen de las comunidades, es decir, de las partes altas, igual que los qulla, y
gue por eso se asustaban de los ch’unchu y de los saqgra, que vienen de las partes
bajas.

2.2 El status social y ritual de la danza en Paucartambo

Todas las danzas arriba descritas se bailan también en otros pueblos y
comunidades campesinas de la region, e incluso en otras provincias del departamento
del Cuzco; segun los datos recogidos, algunas, como la contradanza, fueron incluso
traidas de otros pueblos cuzquefos. Sin embargo, la importancia e impacto de la fiesta
de la Mamacha Carmen en la regién, asi como la imagen que han creado y difunden los
paucartambinos de si mismos, la ha convertido en el centro creador y difusor de estas
danzas. La vinculacion de estas danzas con la fiesta de la Virgen del Carmen concebida
en oposicion a la de la Virgen del Rosario hace alusion a una relacion de pertenencia
entre éstas y la virgen, otorgandoles la condicién de expresion de la identidad mestiza
paucartambina.

Esta relacion de mutua pertenencia se hace explicita en dos frases muy usadas por
los paucartambinos: «sin danzas no hay fiesta» y «los paucartambinos nacen bailando».
La primera afirmacién se sustenta en una serie de relatos orales. Uno de ellos cuenta
gue aguellos afios en los cuales los ghapag ch’unchu no se presentaron, la virgen
empalidecié y hubo malos tiempos para el pueblo.

«Cuando se dej6 de danzar el «C’'unco» la virgen se puso palida (y cuando la virgen se
pone pdlida, es presagio de mal afio). Esto consterné a las gentes, Los mas avisados se
pusieron a averiguar la causa de esa palidez y llegaron a concluir que ella se debia a
gue los «C’'uncos» no se presentaban, como era de costumbre, a ejecutar la danza que
tanto le gustaba y era su adorno» (Roel: 1950, 60-61).

Segun la expresion de alegria o tristeza que los paucartambinos vean en el rostro
de la virgen, se evalla la actuacién de los danzantes, y se predice la suerte del afio que
viene. También se dice que cuanto mas danzas se presenten y mas vistosos sean los




71

trajes y las coreografias, mas complacida estara la virgen; y solamente de esta manera
se cumple con el objetivo de la fiesta. «Sin danzas no hay fiesta» expresa, por lo tanto,
la calidad de ofrenda que tiene la danza dentro de la relacién de reciprocidad que los
paucartambinos establecen con la virgen. Por lo tanto, la participacion en las comparsas
de danzantes se convierte en obligatoria para mantener una buena relacién con la virgen
y asegurar su proteccién. La danza concebida como ofrenda implica su sumisién a la
voluntad y deseos de la virgen. Es por eso que todo aquello vinculado a las danzas se
expresa en un lenguaje solemne y formalizado. Son un lugar comun las historias y los
suefios que se refieren al hecho de que el danzar esta condicionado a los caprichos de
la virgen. La promesa, el temor al castigo y los suefios con la virgen, a través de los
cuales ella se manifiesta, son parte constitutiva de la psicologia individual y colectiva de
los paucartambinos, residentes o migrantes. Los danzantes manifiestan que es la virgen
la que los llama a integrar una comparsa y la que los absuelve de la promesa de bailar.
Segun el relato de una danzante de mestiza qullacha, su padre se accident6 después de
haberle prohibido que bailara en la fiesta. Tanto ella como su padre interpretaron el
accidente como un castigo de la virgen, que obligé al padre a cambiar de parecer. En
otro relato, que pude recoger, se cuenta que una persona que se habia comprometido
para bailar en la danza de los saqgra, se neg6 a participar en ultimo momento. Después
de que los demas danzantes trataron de convencerlo de cumplir con su compromiso,
esta persona salié de la habitacion en la que se encontraban y tropezé con una pequefa
papa que estaba en el suelo, fracturandose la pierna. Este hecho fue interpretado como
una sefial de la virgen, ya que una pequefa papa no podia ser motivo para un accidente
tan serio. El hecho de que una pequefia papa fuera capaz de motivar la caida de un
danzante de los saqra, que suelen tomar riesgos mayores durante la procesién, expresa
su sometimiento a los poderes de la virgen, asi como el valor de ofrenda que tiene la
danza. Se dice que mientras los sagra cumplan con la virgen bailando en la fiesta,
pueden contar con su proteccion.

«Los paucartambinos nacen bailando» es una frase que alude a una larga
tradicion artistica en Paucartambo a la que Villasante (1981) dedica especial
atencion(50). Dentro de esta tradicion artistica, la danza es la expresién mas valorada,
ya que es concebida como una condicion innata a los paucartambinos. Segun éstos, las
danzas son «un estilo de vida»; se baila porque se es paucartambino y se es
paucartambino porgue uno «nace bailando». Bailar es un asunto de sangre, de herencia.
La danza crea unidad en el espacio (en la fiesta todos estan unidos en la danza en tanto
ésta es manifestacion de su fe) y en el tiempo, en tanto danzar es un llamado de la
sangre y de la tradicién. Una expresion de este hecho es el siguiente relato expresado
por un danzante de la comparsa de los ghapaq negro.

«Cuando yo integré por primera vez la danza, la cuadrilla, desde el momento que me
puse el traje sentia un peso muy fuerte encima mio. Al llegar al puente una sefiora se
me acerco, anciana ella, con una canasta con pétalos de flores y me empieza a
derramar por la cabeza, me agarré la mano y me beso la mano, yo perdi el paso,
inclusive, esa vez, pero cuando se me acerco y en quechua me dijo que alli bailaba su
padre, en ese lugar donde estaba bailando, bailaba su padre, entonces era, es una




72

fuerza, un impacto muy fuerte al que hay que soportar alli, como te vuelvo a decir es una
forma, un modelo de vida» (tomado de G. Galliani, s.f.).

En Paucartambo la danza es el espacio ritual en el cual se construye y perpetia la
tradicion del pueblo, su identidad. Es por este motivo que se resalta la calidad de los
danzantes paucartambinos, por encima de otras cualidades artisticas. El danzante en
Paucartambo es aquella persona responsable por cumplir con las ofrendas para la
Virgen del Carmen que garantizan el bienestar del pueblo. Por lo tanto, tiene una gran
responsabilidad, pero al mismo tiempo una participacion exitosa en la fiesta, le asegura
reconocimiento y status social. Su responsabilidad es mayor si se toma en cuenta que la
Virgen del Carmen es concebida como una divinidad humanizada capaz de responder
con castigos ante el incumplimiento de las promesas. Cuenta un informante que un
sefior habria cerrado la puerta de su casa para que los saqgra no pudieran subir a hacer
sus peligrosas peripecias en balcones y techos. Con eso queria evitar accidentes, pero
€l mismo tropezo en el patio de su casa. Inmediatamente fue a abrir la puerta para que
los sagra pudieran subir a sus balcones y techos, y cumplir con sus obligaciones en la
fiesta, ya que interpretd su accidente como un castigo de la virgen.

La valoracion positiva de la danza se hace més evidente cuando se compara la
danza con la musica. Aunque en Paucartambo existen musicos, los paucartambinos se
consideran esencialmente danzantes. Villasante (1980: 43-44) hace referencia a la
creacion en 1931 de una Banda de Musicos de Paucartambo, a la existencia de la banda
de la Sociedad de Artesanos, y menciona algunos casos particulares de musicos. Al
respecto quiero llamar la atencion sobre la situacion en la que reaparece la danza de los
siklla en Paucartambo. La decision de la Banda de Artesanos de Paucartambo de
participar con una danza expresa la condicion de la danza como un espacio mas
independiente para participar como grupo, que el que pueda otorgar la masica, ya que
las bandas o los conjuntos instrumentales tienen que ser convocados y contratados por
el prioste o las comparsas para participar en la fiesta.

La distinta valoracion de la danza y de la musica se expresa también en otros
aspectos de la fiesta. Cada grupo de danza tiene un conjunto musical que lo acomparfa
durante toda la fiesta. Estos conjuntos son contratados, fuera del pueblo, por los
karguyuq de cada comparsa; generalmente, provienen de las comunidades campesinas,
como en el caso de los conjuntos de pito, tambor y bombo, o de otros pueblos de la
regién, como las bandas de Sicuani que son especialmente solicitadas. En términos
rituales, los musicos mantienen en la fiesta una condicion de marginalidad. Ellos son los
Unicos que participan en la fiesta por un contrato en dinero(51). Si bien los musicos
estan presentes en la fiesta, ellos no participan directamente del ritual, ya que no son
parte de la red de intercambio de poder con la virgen que se da en la fiesta. Esta
condicion se refuerza por la relacion monetaria que se establece entre los musicos y los
karguyuq, muy diferente a aquélla entre danzantes y karguyuq, que se basa en
compromisos ritualizados de derechos y deberes mutuos. Expresiones como que
algunas personas pasan un cargo festivo porque se «encarifian» o se «identifican» con
la danza son muy frecuentes y significativas en cuanto a la relacion entre karguyuq y
comparsa. Por otro lado, una vez que empieza la fiesta, los musicos estan sujetos a la




73

autoridad del caporal de la danza(52); hecho que refuerza el vinculo puramente
economico entre karguyuq y conjunto musical(53).

La marginalidad de los musicos en términos de la red de intercambio ritual con la
virgen se sustenta principalmente en su condicién de «extrafios» en el pueblo, asi como
en su posicion en el extremo inferior de la jerarquia ritual. Como ya he mencionado
antes, la fiesta y las danzas de la Virgen del Carmen le pertenecen a los mestizos
paucartambinos y, por lo tanto, sélo aquellos que son admitidos en las comparsas
pueden actualizar ritualmente su pertenencia a la identidad paucartambina. El que baila
pertenece al pueblo e integra la identidad mestiza paucartambina. Por el contrario, los
musicos son todos de fuera del pueblo. Si bien en muchos casos las personas que
pasan cargos, asi como algunos danzantes, también lo son, el tipo de rol que cumplen
en la fiesta les permite acceder a una posicion ritual superior. Los musicos no s6lo son
de fuera del pueblo sino que, por lo general, provienen de comunidades campesinas y
pueblos jerarquicamente inferiores a Paucartambo, capital de provincia, mientras que los
danzantes no paucartambinos provienen de la ciudad del Cuzco y cuentan con mayores
recursos econémicos.

Los musicos no se sientan a la mesa junto con los danzantes, sino que permanecen
siempre en un rincon algo apartados del resto. Incluso en casa del karguyuq, los
danzantes se mueven con libertad, conversan y bailan, mientras que los musicos
permanecen aparte y, en muchos casos, atentos a las instrucciones del caporal para
amenizar la fiesta con su musica.

Aunque se encuentren bajo la autoridad del caporal, los masicos son ajenos a la
estructura organizativa de la comparsa, lo cual se expresa fisicamente en su ubicacion
espacial, tanto durante la actuacion de la comparsa (atras del grupo de danzantes
durante el pasacalle), como en los momentos de descanso en casa del cargo; ellos se
ubican en un rincén de la casa y no se mezclan con los danzantes, ni tratan con los
invitados. Esta situacion de marginalidad es verbalizada por los paucartambinos de la
siguiente manera:

«Los musicos son los Unicos que trabajan en la fiesta; si uno toca en alguno de los
conjuntos (un paucartambino) se pierde la fiesta porque no puede mirar el resto (...)
esos dias son para gozar no para trabajar(54) (L.V.)» (Vasquez s.f.).

Mientras que los musicos trabajan en la fiesta a cambio de una remuneracion
econdmica, los danzantes bailan por «devocion» o «carifio» a la virgen; el interés
monetario se opone a una relacion personal, intima y ritualizada con la Virgen del
Carmen. La intimidad entre los danzantes y la virgen sucede en los suefios y encuentros
que los danzantes dicen tener con ella. Los danzantes bailan porque estan cumpliendo
con una promesa hecha a la virgen ya sea en agradecimiento de algun favor o porque le
quiere pedir algo. En ese sentido, el pago en dinero a los musicos los excluye del circuito
de relaciones reciprocas que las comparsas establecen con la virgen en la fiesta.




74

Es por esta misma razon que no existe esta relacion de mutua pertenencia entre la
virgen y los grupos de musicos. En este sentido son las danzas las que alegran a la
virgen, no la musica. Volviendo a la frase «los paucartambinos nacen bailando», ésta se
explica como el derecho natural de los paucartambinos de acceder al poder ritual de la
Virgen del Carmen, en otras palabras, el derecho de acceder a la condicién de mestizo
paucartambino. Es por eso, como explicaré mas adelante, que la inclusion de nuevos
miembros a la comparsa no es arbitraria, sino que tiene que pasar por un proceso de
seleccion. Asi ritualizada, la condicion de mestizo se concibe como una cualidad
inherente y natural a los individuos que la poseen, ocultando la arbitrariedad de toda
jerarquizacion social.

La importancia de las danzas en Paucartambo se expresa en la valoracién social
gue se hace de ellas y de los danzantes.

«.(...) los danzarines constituyen los elementos fundamentales y principales en la
organizacioén y funcionamiento de los diferentes grupos o conjuntos de danzas, cuyas
caracteristicas son muy especiales, como la de poseer condiciones artisticas innatas,
condiciones fisicas y de resistencia excelentes, alto sentido de sociabilidad y
adaptabilidad, captacion musical rapida de los compases melédicos, disciplina 'y
comportamiento ejemplar dentro del grupo, alto sentido de cooperacion y colaboracion
grupal, condiciones econdmicas y actitudes de desprendimiento, asi como gran
creatividad artistica en el vestuario, mascara, musica y coreografia.

Los jefes de cada conjunto (caporales, alcaldes, capitanes, etc.) deben poseer sentido
de organizacion, voz de mando, presencia, facilidad en la solucion inmediata de
problemas, control musical y de la coreografia, control del vestuario y del
comportamiento; y, rapido cumplimiento de los acuerdos y sanciones» (Villasante: 1980,
149).

Participar en una comparsa conlleva a hacerse acreedor de todos estas cualidades
e incluso del privilegio de ser incluido en la historia del pueblo con nombre propio, en
calidad de «héroe social», responsable por el respeto a la tradicién y por el futuro del
pueblo (Villasante: 1980). Este rol del danzante en Paucartambo alcanza también el
ambito extra-local y extra-festivo. Como ya he discutido antes, la danza es uno de los
espacios rituales y sociales mas importantes a través de los cuales los paucartambinos
entablan su relacion con el exterior y se ubican en una jerarquia extra-local.

«De aqui nuestro reconocimiento y ponderacion a cada uno de los artistas danzarines de
los diferentes grupos de danzas. Por todas estas razones no hemos escatimado
esfuerzo alguno para formular los listados de grupos de danzas, como un homenaje a
cada uno de ellos que brindaron y siguen brindando sus cuotas de sacrificio dentro del
prestigio folclérico de todas las provincias» (Villasante: 1980, 150).

Si bien las danzas son concebidas como expresiones de la tradicién, esto no quiere
decir que no se den cambios al interior de las comparsas. Lo que es importante
entender, es que estos cambios se explican por la tradicién, personificada en la virgen.




75

Si bien la aceptacion o rechazo de cambios en las comparsas depende del poder real de
cada una de ellas, de la competencia entre ellas y de la propia dinamica social, éstos
son interpretados como manifestaciones de la voluntad de la virgen.

La alteracién en el vestuario, coreografia 0 composicion de las comparsas
también pasa por la censura de la virgen. En el afio 1985, los sagra quisieron incorporar
a la comparsa a un nuevo personaje, «el condenado», intento que fue criticado por otras
comparsas. Pero el motivo definitivo por el cual se explica el fracaso de esta innovacién
se debio al accidente que supuestamente sufrié este personaje. Existe la version segun
la cual la persona que represento al «condenado» sufrié un accidente donde se le
guemaron lo pies y ya no pudo bailar(55). Por lo tanto, la critica de otras comparsas o de
la gente del pueblo adquiere significado cuando ésta es interpretada religiosa y
ritualmente.

Es en nombre de la Virgen del Carmen que se aceptan o rechazan los cambios. De
esta manera, los paucartambinos pueden introducir transformaciones en las danzas o en
la fiesta sin que eso signifique que estén violando su tradicion. Naturalmente que en la
practica todo esto implica un proceso largo por el cual los cambios son discutidos y
evaluados cotidianamente. La tradicion no debe ser vista como una barrera a los
cambios, sino como la instancia a través de la cual éstos son legitimizados. Los cambios
al interior de las comparsas, valorados en términos de «mejora» 0 «modernizacién» de
las comparsas, no significan una ruptura con la tradicion, ya que mientas complazcan a
la virgen, éstos son transformados en importantes recursos para la dinamica competitiva
entre los distintos grupos de danzantes. De tal forma que el concepto de modernizacion
es entendido en términos de la busqueda de una eficacia ritual.

A continuacion quiero discutir algunos de los términos en los cuales se da la
competencia entre las comparsas. Ya he mencionado antes, que la competencia entre
las danzas de la fiesta de la Virgen del Rosario y de la Virgen del Carmen implicé
cambios en las danzas que dieron lugar a la diferenciacion entre danzas indigenas y
danzas mestizas. Ahora quiero referirme a la diferenciacion de grupos al interior del
pueblo como resultado de la dinAmica competitiva entre las comparsas al interior de la
fiesta de la Virgen del Carmen.

La participacion en las comparsas es uno de los medios rituales mas importantes
para acceder al poder ritual que es distribuido en la fiesta. La existencia de distintas
comparsas con caracteristicas y roles festivos y sociales distintos, diversifica y jerarquiza
el acceso a este poder, dando lugar a una jerarquizacion de las comparsas. La
competencia por lograr la mejor posicion en esta jerarquia se da segun criterios rituales -
calidad de la participacion de las comparsas, valoraciones culturales y estéticas de
éstas; rol que cumplen en la tradicién oral sobre la fiesta, tipo de obligaciones rituales
con la virgen-, asi como por criterios sociales -condicion econémica, social, generacional
y sexual de sus integrantes-. La dinamica competitiva entre las comparsas supone la
manipulacién de los elementos que componen las danzas por parte de los danzantes.
Son ellos las que las transforman y adectan de acuerdo con las exigencias que impone
la competencia por ser reconocida como la mejor danza. Reconocer el protagonismo de




76

los danzantes dentro de la dinamica competitiva supone también tomar en cuenta que la
jerarquia festiva es un recurso para recrear y subrayar diferencias sociales entre los
diferentes grupos que constituyen el universo paucartambino y cuyas identidades estan
representadas por las danzas.

La preocupacion de cada comparsa radica en realizar su mejor presentacion en la
fiesta. La calidad de su participacion se mide por una serie de elementos entre los
cuales estd, por ejemplo, la disciplina de los danzantes. Estos deben mostrar un
comportamiento impecable durante los dias de fiesta: llegar puntualmente y no faltar a
ninguna cita ni ceremonia; respetar al caporal, autoridad de la comparsa; no beber
demasiado y no hacerlo en los bares y calles mientras se tenga el traje puesto.

Cometer faltas durante la ejecucion de la coreografia y la aparicién publica de la
comparsa, asi como el incumplimiento de las reglas de orden y disciplina, es censurado
por el grupo. Durante los almuerzos o comidas de los dias de fiesta, los caporales de las
comparsas castigan a los miembros que hayan cometido una falta confiscando una de
las prendas de su disfraz. La prenda le sera devuelta cuando haya pagado una suma en
dinero o cerveza. De lo contrario ésta sera rematada entre los presentes. Si la falta es
grave, el danzante puede ser suspendido, prohibiéndole bailar uno o mas dias de la
fiesta. En muchos casos, este proceso se realiza entre bromas y risas, pero eso no
significa que la autoridad del jefe de la comparsa sea menor. Esta costumbre no
solamente funciona para controlar la disciplina del grupo, sino que también es una forma
ritualizada de establecer y fortalecer la estructura de autoridad del grupo colocando al
caporal como autoridad maxima. En ese sentido se puede entender por qué, en muchos
casos, los danzantes recién incorporados al grupo son sancionados con mas rigor.

Para que se cumplan las exigencias de orden y disciplina es necesaria una
estructura jerarquica que dé poder a una autoridad responsable por hacer cumplir las
reglas de funcionamiento del grupo. Cada comparsa tiene un jefe al que se le conoce
con denominaciones distintas segun la danza: caporal, rey, alcalde, machu, doctor o
capitan. En algunas comparsas, el caporal esta acompafado por un personaje femenino
llamado dama, imilla (ghapaqg qulla), o china sagra (saqra). Este personaje acompaia al
caporal en algunas figuras coreograficas y encabeza con él las dos filas de danzantes
durante los pasacalles; sin embargo, no cumple un rol de autoridad(56).

El caporal se distingue por su ubicacién (encabezando las dos filas de danzantes),
posicion y rol dentro del desplazamiento coreografico, y por el uso de un traje o0 mascara
distintivos. Ademas, lleva un simbolo de mando con el cual dirige la coreografia e indica
a los musicos y danzantes el cambio de una figura a otra. La autoridad del caporal
abarca también dmbitos externos a la direccion puramente coreografica. El convoca y
preside los ensayos y reuniones del grupo, e indica a los deméas danzantes cuando
pueden retirarse de algun lugar, empezar a comer y beber, o sacarse la mascara.
Durante los dias de fiesta, y en las reuniones y ensayos previos, los danzantes de la
comparsa estan obligados a someterse a la autoridad del caporal, quien también es
responsable del orden, disciplina e imagen de la comparsa. Si bien las decisiones acerca
de todo lo relacionado a la comparsa se toman en grupo, una vez que éstas se hayan




77

establecido, el caporal es el que tiene poder para hacerlas cumplir. En calidad de
representante de la comparsa, el caporal coordina con el karguyuq, instruyéndolo en sus
obligaciones, asi como con el conjunto de musicos.

Como autoridad maxima, el caporal es el que bautiza a los nuevos integrantes de
la comparsa, quienes reciben de él tres latigazos. Cuando un caporal asume su nuevo
cargo es bautizado por el caporal que esta dejando el mando. En la mayoria de los
casos esta establecido que un caporal ejerza su funcién durante tres afios (lo cual se
respeta excepto en situaciones criticas(57); su permanencia posterior esta sujeta a la
autoridad que haya logrado establecer en este tiempo y se decide a través del voto de
los danzantes(58). Tener la responsabilidad del grupo exige un comportamiento
ejemplar. La autoridad del caporal no es vista como una ventaja sino como un sacrificio,
ya que hay que disponer de tiempo y dedicacion personales en favor del buen
funcionamiento del grupo, lo cual, segun los danzantes, va en detrimento del éxito
individual(59).

En el otro extremo de la jerarquia de autoridad se encuentra el resto de
danzantes, a los que se les conoce con el nombre de soldados. Entre este grupo y el
jefe de la comparsa media, por lo general, un capitan por cada fila de danzantes(60). Es
usual que los caporales se dirijan a los capitanes para dar 6rdenes a los danzantes o
para ser informado sobre problemas de disciplina o decisiones tomadas al interior de
cada una de las filas de danzantes. Un capitan puede ser elegido tomando en cuenta
distintos criterios; por su antigiiedad, por el aprecio o reconocimiento que tenga en el
grupo, o incluso por su tamano, ya que existe la tendencia de formar a los danzantes de
cada fila segun sus estaturas, de los mas altos a los mas bajos. La estructura de
autoridad al interior de la comparsa hace alusién a la naturaleza cerrada de las danzas.
En las paginas siguientes se hara referencia a esta caracteristica para discutir la danza
como espacio para la creacion de identidades colectivas.

El cuidado en la coreografia y en el orden y disciplina de la danza se extiende al
vestuario de los bailarines. El uso del disfraz apropiado para cada danza es obligatorio y
la sefial de descuido en este aspecto es motivo de amonestacion. No solamente es
importante llevar todas las prendas que conforman el disfraz, sino que éstas deben estar
limpias y en buen estado. Cada danzante debe tener en lo posible més de una camisa, e
incluso, una muda de pantalones y zapatos para cambiarse diariamente ya que la ropa
se ensucia mucho con el sudor y la tierra. Hay comparsas que son muy explicitas en
esto y exigen un color de camisa para cada dia. Obviamente que la posibilidad de
cumplir con estas exigencias depende de la capacidad econémica de los integrantes de
la comparsa. De tal forma que la vistosidad de los trajes, es decir, los valores estéticos,
se traducen en prestigio y reconocimiento social.

El grupo de mestiza qullacha tuvo que trabajar en favor de una imagen nueva de
la danza, ya que antiguamente ésta estuvo mal vista en el pueblo y las mujeres que
bailaban en ella tenian mala reputacion. En este sentido se puso especial énfasis en el
vestuario. Una de las exigencias que tiene la danza en la actualidad es que los
danzantes deben cambiar el color de sus blusas y camisas cada dia, lo cual sélo puede




78

ser cumplido por personas de cierto nivel econémico. Por lo tanto, las exigencias en el
vestuario funcionan como formas de seleccién de los integrantes de la comparsa y son
interpretadas por la gente como sefial de la «decencia»(61) de éstos. Es a través de las
mejoras y cambios en la organizacion y disciplina, en la coreografia y en el vestuario de
la comparsa que el grupo de mestiza qullacha participa de la competencia y que va
adquiriendo prestigio en la fiesta. Las innovaciones hechas en el vestuario denotan
solvencia econémica, capacidad de organizacion, relaciones sociales y econémicas. En
el lenguaje religioso festivo, estos valores son interpretados como una mayor capacidad
para alegrar y complacer a la virgen en su fiesta y, por lo tanto, mejorar sus condiciones
para entablar relaciones de intercambio ritual con ella y para acceder al poder ritual que
se distribuye en la fiesta.

La transformacioén en el vestuario también contribuye a convertir a la danza en
simbolo de un grupo social determinado. Las innovaciones, por ejemplo, se haran en el
sentido de caracterizar al personaje historico que se representa segun la imagen que
quiere dar de si mismo el grupo que baila una danza determinada. De esta manera se
reinterpreta la tradicion segun las necesidades actuales de los actores sociales. Es por
€s0 que estos cambios no deben ser entendidos en el sentido de una modernizacion
opuesta al concepto de tradicién. No importa el origen moderno o tradicional de los
elementos que conforman una danza, lo que se toma en cuenta es su valor para
construir la imagen del grupo y su eficacia dentro de la l6gica competitiva de las
comparsas (Canepa: 1993b).

Ademas de construir al personaje, el vestuario también tiene la finalidad de
uniformar a los danzantes. Cuando un danzante esta sin disfraz se dice que esta «de
civil». De igual modo, las denominaciones de capitan y soldado aluden a una
terminologia y disciplina militares, que implican orden, sacrificio y renuncia a la
individualidad. El vestuario cubre todo el cuerpo del danzante. Si se usan pantalones
cortos o faldas como en el caso de los kachampa o ghapag ch’unchu, los danzantes
llevan medias. También se utilizan guantes y mascaras. El ocultamiento de la identidad
del danzante es practicamente total. También en la mascara se exige uniformidad. En el
capitulo IV discutiré de qué manera el ocultamiento y la uniformidad favorecen el sentido
de colectividad.

Parte de la dindmica competitiva es el grado de organizacion que alcanza cada
danza ya que éste garantiza una mas solida union del grupo, una autoridad reconocida,
y mayores recursos sociales y econémicos para asegurar una participacion plenay
continua en la fiesta. Algunas comparsas han logrado niveles de institucionalidad
mayores como, por ejemplo, tener personeria juridica, estar inscritos en el Instituto
Nacional de Cultura, e incluso adquirir un local propio en el pueblo de Paucartambo, en
el que la comparsa se redne y realiza sus actividades, como es el caso de las
comparsas de los contradanza y los ghapag negro. Aquellas comparsas con un mayor
grado de organizacion empezaron por redactar sus estatutos en los que se establecen
las reglas de funcionamiento por escrito, mientras que en las demas, éstos se trasmiten
en forma oral, lo cual implica también distintos grados de rigurosidad en el cumplimiento
de las mismas. Los estatutos comprenden una serie de aspectos como, por ejemplo, las




79

reglas de disciplina, las condiciones para la aceptacion de nuevos integrantes, las
obligaciones rituales de los danzantes, asi como los compromisos de éstos con el grupo,
la estructura de autoridad al interior de la comparsa, y los principios por los cuales se
realiza la toma de decisiones.

La mayor organizacion de una comparsa no solamente favorece su solidez como
grupo, sino también asegura su continuidad en el tiempo. Hay comparsas integradas por
gente joven o de escasos recursos que algunas veces no pueden presentar la danza en
la fiesta porque no pueden correr con los gastos que implica conseguir los trajes,
alimentar a los danzantes, contratar al grupo musical. Un mayor grado de organizacion
contribuye a enfrentar estas situaciones con mayor eficacia, ya que es posible convocar
con mas facilidad a los integrantes del grupo fuera del contexto festivo para conseguir
recursos econdmicos en actividades no festivas(62). En términos rituales, un mayor
grado de organizacion posibilita a sus integrantes renovar su identidad de grupo y su
posicion en el pueblo, de manera permanente y competitiva, lo cual se traduce en un
acceso efectivo al poder ritual.

Algunas comparsas basan su prestigio justamente en una mayor organizacion y
en los beneficios que ésta implica. La comparsa de los contradanza, por ejemplo, fue la
primera en adquirir un local propio, demostrando de esta manera su capacidad de
acceso a recursos sociales y econdmicos(63). Gracias al local propio, los contradanza
pueden ofrecer a los karguyuq una infraestructura que hace mas factible realizar el cargo
exitosamente, lo que se traduce en la disposicién de mas personas para asumir estos
compromisos y los gastos que implican. Las exigencias econémicas (por ejemplo, mejor
vestuario, mejor cargo) para constituirse en una comparsa competitiva y estable son
cada vez mayores. Es en este sentido que los contradanza han logrado ocupar un status
importante en la fiesta a pesar de ser una danza menor en términos rituales.

Para que una comparsa pueda mantener su status econémico y social se ve
obligada a establecer reglas de seleccién para la aceptacion de nuevos integrantes. Esta
seleccién es mucho mas explicita y necesaria cuanto mas organizada esté una
comparsa, ya que un mayor grado de organizacion impone mayores exigencias
economicas a los danzantes. Este proceso selectivo contribuye ademas a la
consolidacion de las identidades colectivas que cada danza representa. Estas
identidades colectivas no s6lo son resultado de la ejecucién conjunta de una coreografia,
o del hecho de compartir un conocimiento comun, sino que responden a diferencias de
tipo social, étnico, econémico, generacional y sexual que existen en la sociedad
paucartambina. Por lo tanto, cada una de estas identidades no es resultado de un
proceso arbitrario o casual, sino que, como ya he mencionado antes, los integrantes de
cada grupo intervienen activamente en él. Parte de esta intervencion es la seleccion en
la admisién de nuevos integrantes en la comparsa.

La rigurosidad en la seleccion de nuevos integrantes varia segiin cada comparsa.
Ademas de la exigencia de tener que demostrar una verdadera devocion a la virgen, asi
como la capacidad de cumplir con la danza, hay otro tipo de exigencias como, por
ejemplo, ser nacido en Paucartambo o residir en Paucartambo, pertenecer a cierto




80

grupo profesional o de edad, o tener determinado status social y econémico. En la
actualidad, las comparsas de los contradanza y de los ghapag negro estan compuestas
por empleados, comerciantes y profesionales residentes en la ciudad del Cuzco. La
danza de los majefios la integran los hijos de los antiguos arrieros y hacendados del
pueblo; y la de los sagra, estudiantes y profesores de extraccién popular. Existe, pues,
una correspondencia entre las comparsas y los diferentes grupos que conforman la
sociedad paucartambina, que puede ser rastreada en el tiempo.

«(...) porque antes cada danza tenia su sitio; antes inclusive, las danzas habian sido
patrimonios familiares, antes los hermanos Martinez y Garcia bailaban los Qollas, los
Huaman bailaban Negro; los Saqra antes bailaban personas decentes, entonces los que
se decian decentes como los sefiores «Y» y los «C», todos ellos bailaban Saqgra; Auqa
Chileno bailaban los del pueblo porque la mayor parte de las danzas bailan los del
pueblo (...)» (tomado de Vasquez: s.f.).

Las comparsas establecen diferencias al interior del pueblo de Paucartambo en las
gue se combinan distintos criterios, entre los cuales lo étnico aun es un elemento
importante.

«Qhapaq Ch’uncho antes eran comerciantes adinerados (...) ahora ya no.»
«¢,Los Majefios eran mas ricos que los comerciantes adinerados de Qhapaqg Ch’uncho?»
«Ah claro. Si. Ademas puedes tener cualquier cantidad de plata y no puedes ser majefio,
es cuestion de clase. Blanco sin plata entra ahi» (tomado de Vasquez: s.f.).

Por otro lado, los distintos criterios de diferenciacion se determinan mutuamente.
Existen, por ejemplo, comparsas como la de los panaderos, chukchu, k'achampa, waka-
waka, auga chileno y maqgt'a que estan integradas en su mayoria por jévenes entre los
15y 25 afios. Este hecho condiciona el status menor de estas comparsas ya que sus
integrantes no cuentan con la solvencia e independencia econémicas que exigen las
danzas mas prestigiosas(64), aquellas que lucen los trajes mas costosos, beben mas
cerveza, agasajan a mas invitados e incluso exigen cuotas de sus integrantes para cubrir
algunas necesidades del grupo o para afrontar los gastos de la fiesta en el caso que
ningun karguyuq se haya comprometido con el grupo. Un danzante que no permitia, a su
hijo menor bailar en la fiesta, argument6 diciendo que éste aun asistia al colegio y que
no estaba en edad de beber cerveza como es costumbre entre los danzantes.
Paralelamente a la preocupacién paternal por la salud del joven, el argumento de la
cerveza expresa la importancia de la solvencia econémica para participar en una
comparsa. Por lo tanto, una vez que un joven integra una danza adquiere un status
social diferente, ya que ha demostrado capacidad para actuar con cierta independencia,
organizandose y accediendo a algunos recursos sociales y econémicos. Este nuevo
status social combina criterios sociales, econémicos, generacionales y de género. Es por
esa razon que se encuentra una correspondencia entre comparsas integradas por
jovenes y aquellas compuestas por personas de menores recursos econdémicos.

La composicion generacional y social de las comparsas condiciona, como he
mencionado ya antes, la capacidad competitiva de éstas. La mayor parte de las




81

comparsas integradas por jovenes y personas de escasos recursos no logran un mayor
grado de organizacion, ni son capaces de asumir los gastos de la fiesta en caso que no
lograran comprometer a un karguyuq(65). Estas condiciones determinan el caracter
discontinuo de algunas comparsas y su menor prestigio en la jerarquia festiva. Estas
caracteristicas determinan al mismo tiempo que el nimero de personas interesadas en
llevar el cargo de estas danzas sea bajo. Usualmente sus cargos son modestos (no hay
mucha comida, ni cerveza, y los invitados son pocos) asi que las posibilidades de
adquirir prestigio a través de esta forma de participacion en la fiesta son muy limitadas.
Mas adelante discutiré de qgué manera algunas de estas comparsas acceden a un status
mayor gracias al rol que cumplen en la fiesta y la relacién mitica y ritual que tienen con la
virgen.

En algunos casos la correspondencia entre determinados grupos y comparsas se
ha mantenido, pero en la mayoria, la composicion social de éstas ha cambiado en el
tiempo. Esto da lugar a una dinamica de ciclos marcados, ya sea por la transformacion
al interior de las comparsas, o por la recuperacion de una danza que ha dejado de
bailarse por algun tiempo.

Majefio habia dejado de salir. (...) Mi papa ha bailado majefio, el papa de R. habia
bailado majefio, o sea un grupo de estudiantes universitarios nos juntamos, porque
nuestros padres habian bailado y entonces nos propusimos hacer resucitar la danza en
1968. Y nos reunimos en un cien por ciento los hijos de los que habian bailado majefio,
hicimos nuestra actividad y resucitamos el majefio después de muchos afios. Nosotros
nos impusimos bailar eso por ese prurito (...) de la «decencia» (citado en Vasquez: s.f.).

En este caso, la danza fue retomada por los descendientes del grupo social que la
tuvo anteriormente. Con ello se heredan el prestigio y valores relacionados a esa danza.
Hoy, los hijos de los antiguos majefios ya no son mas arrieros ni hacendados; sin
embargo, se valen de la imagen que construyeron de si sus padres para identificarse
como grupo. También es posible que una danza sea retomada por un grupo
completamente distinto, como ha sucedido en el caso de la mestiza qullacha. En este
caso, la danza adquiere un nuevo status que resulta de la condicién social y econémica
de sus nuevos integrantes. De este modo, los cambios que suceden en Paucartambo
van siendo asimilados y reelaborados en las danzas, que en su condicion de espacios
para la creacion de identidades colectivas permiten acomodar y dar sentido a las
transformaciones sociales y culturales que suceden en el pueblo. Las danzas son
ciclicas en el sentido que estan sujetas a las dinamicas de los grupos sociales a las que
estan vinculadas.

Dentro de esta dinamica de ciclos también surgen rupturas dentro de una misma
comparsa que dan pie a alteraciones en la organizacién y composicion social y
generacional de éstas. Estas transformaciones pueden ser provocadas por un grupo al
interior de la comparsa o por un grupo externo a ella. Lo que resulta interesante es notar
gue estos hechos son conocidos con el nombre de «golpe» y son justificados con el
argumento de que el nuevo grupo quiso «revivir la danza», «darle nuevos brillos», «darle
decencia» 0 «respetar su esencia» (términos que aluden a la concepcion de la danza




82

COmMo una conquista y una propiedad construida a la medida de los actores sociales que
la controlan). De esta manera se transforma la relacién arbitraria entre danza 'y
danzantes, en una relacién natural, inherente y necesaria a ambos. El grupo que
conformaba a los ghapaq qulla en 1990, por ejemplo, tomé la danza en 1971 poniendo a
un nuevo caporal, reorganizando el grupo y redactando un estatuto. Segun Villasante
(1980, 151) un grupo de jévenes le quitd el mando de la danza a los antiguos ghapaq
qulla, aunque existen versiones segun las cuales los viejos dejaron la danza de los
ghapaq qulla para integrar la comparsa de los majefios, aparentemente mas apropiada
para su condicién. En este y en otros casos es dificil determinar si el cambio ha sido
forzado o de mutuo acuerdo.

En la actualidad he podido notar un conflicto a nivel de la generacion y del origen
paucartambino o foraneo de los danzantes. Al interior de la comparsa de los
contradanza y de los saqra, por ejemplo, se observa un aumento de integrantes jévenes
gue ademas residen fuera de Paucartambo o no tienen vinculos de parentesco con el
pueblo. Ambos aspectos se conjugan, ya que estos jovenes citadinos si tienen acceso a
recursos econdmicos y sociales que contrarrestan los inconvenientes propios de la
condicion de jovenes que he mencionado lineas arriba. El hecho de residir fuera del
pueblo también es interpretado como un mayor status social. De tal modo que he podido
observar que danzantes mas jévenes que no residen en Paucartambo logran hacer
presion sobre otros mayores, con mas afios en la comparsa, pero que residen en el
pueblo. De esta manera, por ejemplo, acceden a posiciones jerarquicas superiores en la
estructura de la comparsa, aumentando su prestigio e influencia en ella. Esta situacion
gue se observa tanto al interior de una misma comparsa como entre las comparsas, ha
creado una divisién entre comparsas paucartambinas y comparsas no paucartambinas.
Es a través de esta division que se expresan las tensiones y diferencias sociales que
hoy existen en Paucartambo. Esta divisién también ha planteado el reto a aquellas
comparsas no paucartambinas de explicar su participacion en la fiesta y de probar su
fidelidad a la tradicion paucartambina, teniendo un origen foraneo y no pudiendo
establecer lazos miticos y rituales con la virgen. Es por eso que estas comparsas se han
visto obligadas a conquistar, no sin conflictos, su condicién de danzantes de la Virgen
del Carmen a través de un mejor vestuario, coreografia, status social y econémico de
sus integrantes y, en especial, de un mayor grado de institucionalizacion.

Entre aquellas comparsas que han logrado un mayor grado de organizacion se
encuentran los contradanza y los ghapaq negro. Aungue existen discrepancias sobre la
manera en la que estos grupos se organizan y actdan en la fiesta(66), la tendencia
general entre las comparsas reside en llegar a los niveles de institucionalidad impuestos
por las comparsas arriba mencionadas. Resulta interesante mencionar que las
comparsas que han logrado los mayores niveles de institucionalidad formal estan
integradas casi en su totalidad por personas que no residen en el pueblo, y que incluso
no tienen mas que vinculos de amistad con otros danzantes de Paucartambo. La
pertenencia al universo mestizo paucartambino que la Virgen del Carmen representa, a
través de la participacion en las comparsas y la fiesta, se ve reforzada por una estructura
organizativa sélida. En el caso de las comparsas conformadas por personas que no
pueden demostrar su pertenencia a este universo por lazos de sangre, este principio de




83

herencia es reemplazado por un criterio de institucionalidad. En este sentido, la mayor
organizacion de una comparsa hace mas solida y permanente los lazos de unién entre
sus integrantes y el sentido de pertenencia a la colectividad que cada comparsa
representa. Este proceso de institucionalidad debe ser, por lo tanto, interpretado como
parte del proceso de construccion y reinterpretacion de la tradicién paucartambina. Esto
significa que los esfuerzos de preservacion de la tradicién no deben ser
conceptualizados en términos de la dicotomia tradicional/moderno.

Dentro de la dinamica competitiva entre las comparsas funciona otro criterio
diferenciador que toma en cuenta el rol que cumplen las danzas en la fiesta y en los
relatos vinculados al origen del culto de la Virgen del Carmen de Paucartambo. De esta
manera, las comparsas establecen lazos rituales y miticos distintos con la virgen que
dan lugar a una jerarquia en términos rituales. Como expondré en la seccion primera del
capitulo Ill, existen distintas versiones sobre el origen del culto de la virgen en
Paucartambo en las que las comparsas de los ghapaq ch’'unchu, de los ghapaq qulla 'y
de los ghapaq negro aparecen como protagonistas. Este hecho otorga un caracter mitico
a estas comparsas diferenciandolas radicalmente de las demas cuya presencia en la
fiesta no esta explicada en términos miticos. Al mismo tiempo hay que tomar en cuenta
el rol de estas comparsas en la fiesta, a través de lo cual se podran establecer
diferencias entre estas tres comparsas.

Segun la tradicion, la presencia de la comparsa de los ghapaq ch’unchu es
imprescindible en la fiesta ya que de lo contrario no se cumpliria con el objetivo de
satisfacer plenamente a la virgen. Esta situacion y el hecho de que los ghapaq ch’'unchu
sean considerados los guardianes de la virgen y tengan la obligacion de acompafarla en
las procesiones coloca a esta danza en una situacién privilegiada en términos rituales.
La cercania a la virgen, asi como al prioste, a quien los ghapaq ch’'unchu también deben
acompafiar en sus recorridos, se traduce en un mayor y mas directo acceso al poder
ritual que es distribuido en la fiesta. El status ritual de la comparsa de los ghapaq
ch’'unchu se ve aun mas fortalecido si se toma en cuenta que en la representacion de la
guerrilla son ellos los que raptan a la imilla, representando de esa manera la apropiacion
de la Virgen del Carmen. Por lo tanto, en el ritual, los ghapaqg ch’unchu se constituyen en
los responsables de la presencia de la virgen en Paucartambo y de su conversién en
protectora del pueblo, adquiriendo un status ritual superior al de las demas comparsas.
Esto explica, por ejemplo, que la danza mantenga su prestigio y se encuentre entre las
comparsas mas valordas dentro de la jerarquia festiva a pesar de estar integrada por
jovenes entre los 19 y 29 afios, residentes en Paucartambo, quienes se encuentran en
desventaja frente a otras comparsas cuyos integrantes son también jovenes, pero
residentes en Cuzco y de mayores recursos sociales y econémicos.

La danza de los ghapaq qulla tiene también protagonismo en los relatos y en la
representacion de la guerrilla, aunque con menor status que los ghapaq ch’'unchu. Es en
otro de la participacion ritual que esta danza busca establecer su status y diferenciarse
de los ghapaq ch’'unchu. Los ghapaq qulla interpretan versos cantados a la virgen en los
gue se recuerdan aspectos referidos en los relatos sobre el origen del culto y su
devocion a la Virgen del Carmen. No solamente es el contenido de los versos lo que




84

reafirma el status ritual de esta danza, sino también el hecho de que cantar a la virgen
implica acompafarla de cerca en el templo y en sus recorridos por el pueblo, asi como
fijar simbélicamente momentos y lugares de la secuencia festiva (por ejemplo, versos de
saludo y despedida a la virgen, cantos en las bendiciones en el puente y en el atrio).
Este privilegio lo tiene también la comparsa de los ghapag negro que, a pesar de no
participar en la guerrilla, son junto con los ghapaq qulla las dos Unicas comparsas que
interpretan cantos a la virgen.

En el proceso de construccion de una identidad colectiva y de la ubicacion de la
comparsa en la jerarquia festiva, las comparsas de danzantes manipulan elementos
sociales, simbdlicos y rituales. El status social de los danzantes, asi como el rol de la
comparsa en el ritual y los mitos vinculados al culto de la virgen interactian y se
determinan mutuamente. En este sentido, la comparsa de los ghapaqg negro representa
un ejemplo interesante de como una danza ha logrado conquistar una posicion
privilegiada en la jerarquia festiva, construyendo una imagen de si misma que se define
en términos de su fidelidad a la tradiciéon, su protagonismo en el futuro del pueblo y un
status social y econémico reconocido.

La comparsa de los ghapaq negro es una de las mas organizadas y sus integrantes
tienen un status econdmico solvente. Esto ya constituye una ventaja, pues el grupo
cuenta con los recursos para asegurar una presentacion exitosa. Sin embargo, la
mayoria de los danzantes no reside en Paucartambo y en algunos casos ni siquiera son
descendientes de paucartambinos, hecho que es censurado por otras comparsas
integramente constituidas por paucartambinos y residentes en el pueblo. Para
contrarrestar esta situacion, la comparsa de los ghapaq negro ha puesto todos sus
esfuerzos en crear y reinventar sus vinculos miticos con la virgen, asi como nuevas
obligaciones rituales que la convierten en una danza cada vez méas imprescindible para
la conservacion de la tradicién paucartambina. Es en este sentido que los ghapaqg negro
se han impuesto como una de las comparsas mas prestigiosas de la fiesta, a diferencia
de la comparsa de los contradanza que cuenta con los mismos recursos sociales y
econdmicos, pero que no ha sabido consolidar esta situacion a través del aspecto ritual y
mitico -no hay relatos que establezcan lazos entre la danza y el culto a la virgen, no
participan de la guerrilla y no interpretan cantos a la virgen-. Es asi que la danza de los
contradanza no es competitiva en términos rituales y miticos con respecto a otras
comparsas como la de los ghapaq ch’'unchu y de los ghapaq qulla, por ejemplo.

La danza de los ghapaq negro se ha institucionalizado como la «Cuadrilla Mayor
del Qhapaq Negro» que se define como una entidad con objetivos de indole folclérica,
religiosa y social. A través de este marco institucional se promocionan como un grupo de
jovenes ilustres con una formacion intelectual y espiritual que los prepara para cumplir
con un rol protagénico tanto en la defensa de la tradicion paucartambina como en la
construccion de un futuro paucartambino. Es en este sentido que los ghapag negro
también establecen sus diferencias con los contradanza, quienes también estan
institucionalizados, pero que no establecen en sus estatutos objetivos de indole social ni
cultural. En este proceso han tenido singular importancia la institucionalizacion misma de
la comparsa, asi como la adquisicién de un local propio en el pueblo. El marco




85

institucional garantiza la pertenencia al universo paucartambino a aquellos miembros del
grupo gue no pueden demostrar lazos de sangre ni de parentesco con Paucartambo. Por
otro lado, el local propio, ubicado estratégicamente al interior del pueblo(67), constituye
el espacio a través del cual los ghapaq negro buscan establecer los vinculos sociales y
culturales con Paucartambo.

En el aspecto ritual, la comparsa ha realizado una serie de actividades que ha
incluido en su programa anual(68) y que han marcado la imagen de la danza dentro de
la tradicion paucartambina, estableciendo un tiempo ritual que excede el tiempo
puramente festivo y que esta controlado y protagonizado por los ghapaq negro. Asi, a la
comparsa se coloca en un status ritual superior al de otras danzas, cuya actuacion
dentro de la recreacion de la tradicion paucartambina se limita a los dias de fiesta (del 15
al 18 de julio).

La comparsa de los ghapaq negro esta instituyendo la costumbre de acompafiar la
misa de fiesta interpretando la Misa Paucartambina. Esta es ejecutada exclusivamente
por la comparsa de los ghapaqg negro y fue cantada por primera vez en la misa de
conmemoracion de la Coronacién de la Virgen del Carmen que se celebra anualmente
en la ciudad del Cuzco (Villasante: 1994). Esta celebracion se realiza desde 1986 y esta
a cargo de la comparsa de los ghapaq negro. Mientras que la misa en Cuzco cuenta con
la asistencia de los paucartambinos residentes en esa ciudad, en Paucartambo es
celebrada por los residentes del pueblo. De esta manera los ghapaq negro han asumido
una nueva responsabilidad ritual con la Virgen del Carmen, estableciendo una relacién
reciproca mas estrecha con ella y elevando su status festivo en términos de su
importancia para la realizacion cabal de las obligaciones rituales con ella. La celebracion
de esta misa a cargo de los ghapaq negro tiene importancia también porque, de esta
manera, la comparsa no solamente ha alterado la extension del tiempo festivo, sino
también la dimensién del espacio ritual, integrando a la ciudad del Cuzco al universo
simbdlico que la virgen representa. De esta manera, la residencia cuzquefia de los
integrantes de la comparsa de los ghapaq negro, que es interpretada de manera
ambigua por los paucartambinos, es trasformada en una condicion aceptada.

A través del control de nuevas ceremonias festivas vinculadas al culto de la
Virgen del Carmen, la comparsa de los ghapaq negro esta consolidando su status como
una de las comparsas mas prestigiosas a nivel local como regional(69), destacandose
en la actualidad por encima de otras comparsas ya sea de prestigio social o ritual y
mitico. En este sentido los danzantes del ghapaq negro establecen las diferencias con
los danzantes de la contradanza. Mientras que la comparsa de los contradanza ha
buscado su prestigio en la vistosidad del vestuario y de la coreografia, en la participacion
en concursos folcléricos, en su nivel organizativo, en los cargos y en la adquisicion de un
local propio para la comparsa, los ghapag negro, por el contrario, han puesto esfuerzos
en mejorar su danza en estos aspectos, pero ademas consolidando su status ritual en la
fiesta. El status ritual cada vez mayor de la comparsa de los ghapaq negro, que abarca
nuevos ambitos vinculados al culto de la Virgen del Carmen, tendra consecuencias en la
jerarquia ritual que existe en la actualidad. En relacion con la tarea de cantarle a la
virgen, los ghapaq negro, se han colocado en un status superior al de los ghapaq qulla




86

ya que han introducido la Misa Paucartambina a su repertorio, dando un nuevo sentido a
su presencia durante la misa de fiesta. Interpretar la Misa Paucartambina en el Cuzco y
en Paucartambo refuerza simbdélicamente los lazos que los ghapaq negro establecen
entre lo local y lo regional.

Por ultimo quiero llamar la atencién sobre la reciente edicion del libro
Tricentenario de la Cuadrilla Mayor del Qhapaq Negro de Paucartambo 1694-1994
escrito, por encargo de la misma Cuadrilla Mayor del Qhapaq Negro, por Segundo
Villasante Ortiz, destacado intelectual paucartambino. El autor combina fuentes orales y
escritas para elaborar una version historica de la danza de los negros de Paucartambo.
De esta manera, la danza establece los lazos miticos con la Virgen del Carmen y su
fiesta, que antes de la publicacion de este libro no existian de manera sélida en el
conocimiento colectivo que los paucartambinos tienen sobre la tradicion del pueblo. A
diferencia de los relatos orales y cantos que existen sobre el origen de la danza de los
ghapaq qulla y ghapag ch’unchu, la historia escrita de los ghapag negro tiene el status
que le otorgan la palabra escrita y la condicién de documento histérico(70). Es asi que
logran consolidar sus lazos miticos con la Virgen del Carmen, colocdndose en la
jerarquia festiva junto con las danzas del ghapaq ch’'unchu y del ghapaq qulla. Al
respecto quiero citar las palabras de Villasante (1994: 43) que aluden al origen de esta
danza y a su relacién mitica con el culto a la Virgen del Carmen.

«(...) analizando las tradiciones sobre la aparicion de la imagen de la Virgen del
Carmen, encontramos tres tradiciones ya referidas: la de los qollas viajeros, la de
Pawqarqolla y la de Felipa Bengolla. Una tradicion de los ch’'unchos de Q’osfiipata, y una
tradicion de los negros forasteros. De acuerdo a la frecuencia tradicional, llegamos a
determinar que los qollas o llameros, fueron los primeros en ofrecer sus danzas; en
segundo lugar estarian del Ch’'unchus y en tercer lugar precisamente por ser foraneos,
los negros forasteros.»

Ademas de las comparsas de los ghapaq ch’unchu, los ghapaq qulla 'y los ghapaq
negro, destacan por su status ritual las comparsas de los sagra y de los waka-waka.
Existe un relato que vincula a los sagra a la construccion del puente Carlos Il que es
uno de los simbolos méas importantes del pueblo. Gracias a ellos y a la proteccion que
tienen de la virgen, habrian logrado terminar la construccion del puente que habia ya
cobrado muchas victimas. Este relato también explica por qué estos danzantes tienen el
poder para andar por los techos y balcones al paso de la virgen durante la procesion por
el pueblo, sin sufrir ningdn accidente. Contrariamente a las demés comparsas, los sagra
establecen su cercania ritual a la virgen justamente a través de la distancia fisica que
tienen que mantener con la imagen durante la fiesta. Es por eso que los sagra no se
acercan a las andas y siempre acompafian a la virgen desde lejos. Esta tradicion de la
danza de los saqgra es interpretada como un sacrificio por parte de los danzantes que
tienen que reprimir sus deseos de acercarse a la virgen que tanto veneran.

«Nos emocionamos porque vemos a la virgen que esta pasando y tanta gente
acompafiandola, no podemos estar nosotros al lado y, a veces, nos ponemos a llorar en
el techo. No sé, para mi particular, por ejemplo, me siento emocionado ese rato que esta




87

pasando la virgen con la procesién. O sea, no s€, me da ganas de cargarlo, asi, y no
puedo» (entrevista a danzante del saqra; julio 1990).

Aunqgue con un rol menor que los ghapaq ch’'unchu y los ghapaq qulla, los sagra
participan de la representacion de la guerrilla. Ellos aparecen con su nina carro o carro
de fuego para levantar a los qulla muertos y llevarlos al infierno. En la participacion en la
guerrilla se reconoce el status ritual de esta comparsa. Otra danza poco prestigiosa en
términos sociales, pero que tiene un rol en la representacion de la guerrilla es la de los
waka-waka. La representacion de la corrida y muerte del toro de la comparsa de los
waka-waka es un anticipo del desenlace de los acontecimientos entre ch’unchu y qulla;
por lo tanto, su presencia en la guerrilla tiene un significado premonitor,
reconociéndosele su calidad de danza ritualmente necesaria.

Durante la procesién de la imagen puede observarse que algunas comparsas se
mantienen mas cerca de las andas que otras y algunas incluso toman las andas para
llevar a la virgen por un trecho. Sin embargo, es dificil determinar un orden Unico y claro
en el desplazamiento de las comparsas durante las procesiones o en la entrada. Los
distintos grupos van cambiando de posicién constantemente y aquellas que cargan las
andas rotan sin un orden determinado. Lo que si es notorio es que las comparsas de los
ghapaq ch’unchu, de los ghapaq qulla y de los ghapaq negro estan cerca de las andas o
interpretan sus cantos en momentos y lugares claves de la procesiobn como son, por
ejemplo, la bendicion en el puente y la bendicion de despedida en el atrio, evidenciando
su preponderancia sobre las demas comparsas. La imposibilidad de fijar una jerarquia
mas exacta esta vinculada a la l6gica ambigua que rige el funcionamiento y la relacién
entre las comparsas y que da lugar a una dinamica de transformaciones. La
competencia entre las comparsas es constante obligandolas a adaptarse e integrar las
nuevas circunstancias historicas. Ademas, la interdependencia entre los status sociales
y rituales enriqguecen y complejizan la jerarquizacion que como se ha podido observar no
es Unicamente de indole clasista o étnica.

2.3 Danzas y cargos festivos: identidad individual e identidad
colectiva

A continuacion quiero referirme a la relacién entre las comparsas de danzantes y
los cargos festivos como dos formas distintas de acceso al poder ritual que es distribuido
en la fiesta y que dan lugar a la conformacion de una identidad colectiva 'y de una
identidad individual, respectivamente.

Como he ido mencionando a lo largo de esta seccién, las comparsas de danzantes
constituyen entidades cerradas que agrupan a individuos bajo una identidad colectiva.
Es a través de esta instancia que estos individuos, fortalecidos por el poder colectivo que
la comparsa les ofrece, acceden al poder ritual que es distribuido en la fiesta. Por otro
lado, existen individuos que tienen medios para acceder al poder ritual a titulo personal,
y lo hacen a través del sistema de cargos. El cargo como un compromiso individualizado
con la virgen es traducido socialmente como una gran capacidad social y econdmica.




88

Por lo tanto, el esfuerzo de pasar un cargo es altamente reconocido en la comunidad y
otorga prestigio al que lo cumple.

La organizacién festiva no es ajena a la conformacion social, étnica y cultural de
la sociedad paucartambina(71). El sistema de cargos, al igual que las danzas, tiene una
funcién cohesionadora que a través de la jurka retne a los paucartambinos en el trabajo
por la fiesta de la virgen. Al mismo tiempo cumple una funcién diferenciadora
distinguiendo a los cargos entre si, segun los recursos que invierten en la fiesta y segun
la danza que agasajan. También establecen la diferencia entre la capacidad por entablar
una relacioén individualizada y publica(72) con la virgen y la necesidad de recurrir al
poder colectivo que la comparsa otorga. Las danzas como identidades colectivas y los
cargos como identidades individuales también compiten por un status en la jerarquia
festiva.

Actualmente la organizacion y financiamiento de la fiesta son responsabilidad del
prioste, cargo mayor de la fiesta, y los fundadores o karguyuq de las danzas(73). El
karguyuq se encuentra al margen de la organizacion interna de cada comparsa, y
solamente asume su compromiso con ella por el lapso de un afio. En el kacharpatri, el
nuevo karguyuq encabeza junto con el karguyuq saliente el pasacalle de su respectiva
comparsa. Como signo distintivo llevaré el sombrero o montera que el caporal de la
danza le entregara. Al final de la fiesta recibird la demanda que llevaré a su casa. Con
ella realizara las jurkas y acompafiara a la comparsa durante los dias de fiesta.

El karguyuq o fundador es el encargado de pagar la alimentacion y bebida de la
comparsa de danzantes durante los dias de fiesta, y paga a los musicos que acompafian
al grupo. En algunos casos, el karguyuq también hace una donacién para mejorar o
renovar los disfraces. Los gastos de cada karguyuq varian segun las danzas. Aquellas
danzas mas prestigiosas esperan de sus karguyuq una inversién mayor (conjunto
musical completo desde el inicio hasta el final de la fiesta, abundante comida y cerveza,
muchos invitados), por lo tanto, los karguyuq se ubican en una jerarquia que tiene
correspondencia con la jerarquia de las danzas. Por el contrario, una persona con
recursos puede ofrecer un buen cargo a la danza y aumentar su prestigio, al menos por
ese afio.

En la posicion superior de la jerarquia de cargos se encuentra el del prioste(74),
quien es la autoridad maxima de la fiesta y quien asume los gastos y la responsabilidad
de organizacion de todo el cronograma festivo. La inversion econdmica asciende a
cantidades muy significativas (cabezas de ganado, cajas de cerveza, otros productos
para la preparacion de la comida, contratacion de camiones para transportar las cosas a
Paucartambo, vajilla para servir la comida a todos los que asisten a la casa)(75). El
status que exige el cargo mayor de la fiesta, restringe las posibilidades de acceso a esta
institucion a un grupo reducido de familias, cuyo origen esta vinculado a los antiguos
hacendados de la zona, que mantienen el control de la fiesta a través del cargo
mayor(76). La virgen y su fiesta es el vinculo con el pueblo y el mejor pretexto para
introducirse o mantenerse en su estructura de poder(77).




89

Pasar un cargo permite afianzar un status social o, incluso, un ascenso. El gasto
que implica significa mas bien una inversion que una pérdida. El que ha pasado el cargo
de prioste consolida su situacion de «decente». Este término que tiene connotaciones
sociales, econdmicas y étnicas otorga credibilidad, status y poder.

La institucién del prioste como simbolo de poder también se hace evidente en el
reconocimiento que Villasante (1980, 143-147) ofrece a las personas que han pasado
este cargo, como protagonistas en la construccion y preservacion de la tradicion
paucartambina, y como miembros de una élite. Villasante presenta una lista con los
nombres de los priostes de las fiestas pasadas (1895-1980), al final de la cual agrega las
siguientes palabras:

«Un hecho muy importante del Prioste o Mayordomia, es el timbre de honor y la especial
preferencia de haber presidido las tradicionales y célebres festividades de «Mamacha
Carmen», constituyéndose en un verdadero orgullo paucartambino. De aqui que todos
los «cargos pasados» ocupan un lugar preferente dentro de los estratos sociales y
merecen todo tipo de respeto. Los familiares y las relaciones amicales guardan al «cargo
pasado» preferencias especiales, considerandolos como ejemplos de moralidad y de
advocacion del Monte Carmelo, cuya demanda artisticamente tallada en plata guardan
en su poder durante un afio» (Villasante: 1980, 147).

El cargo mayor tiene una gran responsabilidad porque segun el decir de los
paucartambinos, de la buena realizacién de la fiesta depende que la virgen quede
satisfecha y proteja el pueblo. Es en el cumplimiento de esta responsabilidad, que una
persona va a legitimar su poder. Al que no cumple con un cargo se le llama
karguqgullucheq o karguperdicheq, que significa el que hizo perder el cargo; lo cual
compromete al pueblo.

«Es muy importante sefialar que los fundadores y los participantes reciben de la virgen
el consiguiente premio o castigo, de acuerdo a la voluntad que demuestren en los
compromisos pactados como muestra de su devocion a tan tradicional atencion»
(Villasante: 1980, 148).

Si la virgen no queda contenta con la fiesta se puede esperar un mal afio y la
responsabilidad recae sobre el prioste. En términos rituales, el prioste es la persona que
crea el vinculo entre virgen y pueblo comuan. A partir de él se redistribuye el poder de la
virgen hacia el pueblo.

Durante el afio que el prioste asume su cargo conserva en su poder, al igual que los
karguyuq, una demanda de la virgen que en su casa esta tallada en plata. Esta
demanda, que como explicaré luego, tiene un status ritual mayor que el de las demas
gue estan en posesion de las distintas comparsas, es simbolo de la posicion superior del
prioste en relacion con los karguyuq de las danzas.

En este sentido es interesante referirse a la manera como la comparsa de los
ghapaq negro conmemoro el tricentenario de su creacion. La conmemoracion misma, asi




90

como la publicacion del libro sobre su historia, fueron parte del proceso de construccion
de la nueva imagen de la danza y de su consolidacién como una de las comparsas mas
prestigiosas de la fiesta. Junto con estas actividades, la comparsa decidié asumir el
cargo mayor de la fiesta. De esta manera, la danza accedio simbdlicamente al status y
poder que el cargo de prioste otorga, demostrando su capacidad organizativa, la solidez
del grupo, la disposicion de recursos sociales y econdmicos y su devocion por la virgen,
gue la destacan por encima de las deméas comparsas. Como indicaré luego, asumir un
cargo festivo individualiza la participacién en la fiesta y el acceso al poder ritual, hecho
gue en este caso refuerza el trabajo de los ghapaq negro por diferenciarse de las demas
danzas y por lograr un status festivo mayor. Como se puede deducir de las palabras de
Villasante citadas antes, el cargo mayor no solamente es interpretado en términos
rituales como una responsabilidad mayor, sino también en términos sociales, como un
compromiso con el pueblo y la tradicion, y la pertenencia a la élite paucartambina.

La repercusion social que tiene el hecho de que un individuo asuma un cargo
festivo se explica en términos de un lenguaje religioso, que hace referencia al culto de la
Virgen del Carmen (ver las palabras de Villasante citadas anteriormente). Hay que
resaltar la nocién de sacrificio y de castigo que acomparia la concepcién del cargo. Si
bien se sabe que pasar el cargo da prestigio y abre caminos en la actuacion social de
una persona, el compromiso se interpreta como un acto de sacrificio y de fe(78). Esta
nocion convierte al cargo en una ofrenda para la virgen, cuyos favores repercutiran en la
vida del karguyuq y del pueblo. De alli proviene el status y el prestigio que los priostes y
karguyuq tienen en Paucartambo. Pasar un cargo no solamente es una obligacion
religiosa, sino también civica. El lenguaje religioso que sirve para referirse a todo lo
vinculado a la fiesta es muy importante, porque se trata de un lenguaje ritualizado para
expresar asuntos sociales, econémicos y politicos. Es por eso que todo este sistema de
compromisos que tiene una denotacién voluntaria, encubre un complejo sistema de
derechos y deberes y de presiones sociales muy sutiles.

El sistema de obligaciones no solamente compromete a los karguyuq sino que
envuelve toda una red de relaciones sociales a través de un sistema de prestaciones
reciprocas que en el sur andino toma el nombre de jurka. A través de la jurka, los
karguyuq comprometen a familiares y a amigos a contribuir con dinero o servicios para
cubrir los gastos de la fiesta. Los cargos que cuentan con mayores recursos sociales
tienen mas éxito en diversificar el origen de sus recursos, disminuyendo sus propios
gastos, pudiendo incluso salir ganando en el calculo final(79).

La jurka consiste en una visita que realiza el interesado a las personas que
considera apropiadas para pedir su colaboracion. Llega a casa de estas personas
llevando unos panes y bebida. Es un honor ser jurkado porque ello implica un
reconocimiento social y la participacion en un red social..

En términos de la distribucién del poder ritual en la fiesta, la jurka crea una red de
relaciones reciprocas por la cual el acceso monopdlico a éste por parte de los cargos es
controlado. Esta funcion de la jurka alude a una tension entre el acceso individual y




91

colectivo al poder ritual, y para cuyo andlisis quiero hacer referencia a los simbolos de
los cargos como son las demandas, ademas del guién en el caso del prioste.

Si asumimos que la virgen es fuente de un poder ritual al que se accede a través
del sistema de cargos, y de la participacioén en las comparsas, entonces se observa una
tension entre el acceso individual y el colectivo a este poder. Este poder ritual se
encuentra materializado y centralizado en los objetos rituales que intervienen en las
distintas ceremonias de la fiesta. Los mas importantes son obviamente la imagen de la
virgen misma en un extremo, y las demandas y el guién en el otro. La imagen de la
Virgen del Carmen concentra el poder ritual, del que son nutridos el guién y las
demandas, objetos rituales cuyos recorridos, como el cera apaycuy y la procesion,
establecen las vias més importantes por las que fluira este poder y por los que sera
distribuido en el pueblo. Desde esta perspectiva, el prioste y los cargos de las danzas
funcionan como intermediarios entre la virgen y los grupos que integran el universo
paucartambino. Como explicaré en el siguiente capitulo, las ceremonias del once y del
bosque son actos a través de los cuales el prioste distribuye parte del poder ritual que
adquiere en la fiesta. Pero paralelamente a esto, las personas que asumen los cargos
acceden al poder ritual a través de los objetos rituales que tienen en su poder.

El prioste conserva por un afio la demanda y el guion; la primera sera entregada al
nuevo prioste al final de la fiesta, mientras que el guidn se conserva ya que cada afio se
hace un guién nuevo. Los cargos de las danzas tienen cada uno una demanda distinta
gue es conservada por el karguyuq durante un afio y entregada al karguyuq siguiente al
final de la fiesta. De esta manera, la demanda establece una relacion de continuidad
entre los cargos danza en el tiempo. En un nivel sincrénico, la posesion temporal de
estos objetos rituales individualiza el acceso al poder ritual que es distinto a aquel que
realizan los individuos a través de la participacién en una comparsa y que es de
naturaleza colectiva.

La importancia de las demandas como objetos receptores del poder ritual se
observa en el rol que cumplen en la fiesta. Como mencioné anteriormente los karguyuq
encabezan las comparsas de danzantes llevando la demanda cuando realizan sus
pasacalles, es decir, cuando se desplazan de un lugar a otro y cuando acompafan la
procesion. La importancia de la demanda es tal que cada comparsa debe tener una para
poder ofrecérsela a su karguyuq. En ese sentido es interesante sefialar que la comparsa
de los majefios, en caso de no tener un karguyugq, elige un comité integrado por dos
danzantes para que asuman las responsabilidades del cargo, y decide mandar a hacer
una segunda demanda. De esta manera, ambos danzantes tendrian una demanda cada
uno, la cual podrian llevarse a su casa. Los contradanza también tienen dos demandas,
una adquirida recientemente para el cargo y otra antigua que rota entre los danzantes.
Esta rotacién permite reforzar el acceso de los danzantes de la comparsa al poder ritual
de la virgen, esta vez en un sentido mas individual. Esto ultimo no es la norma, porque
como he indicado mas arriba, los danzantes acceden al poder ritual a través de la
identidad colectiva que la comparsa les otorga. Por lo tanto, este hecho hace alusién a
una constante tension entre lo individual y lo colectivo. En la relacion danza/cargo, por
ejemplo, el individuo que accede al poder a través del cargo, monopoliza este poder en




92

Su persona, a pesar de la jurka, ya que formalmente la responsabilidad recae sobre él.
Este, ademas, ha demostrado la capacidad de cumplir con este compromiso, lo que se
traduce en un reconocimiento social mayor que aquél otorgado a alguien que sélo es
reconocido como miembro de un grupo.

Sin embargo, este poder individualizado se ve debilitado frente al poder colectivo de
las danzas en el sentido que son éstas las propietarias de las demandas y las que se las
entregan a los cargos. En términos rituales, los privilegios de un acceso individualizado
al poder ritual son otorgados por el grupo a los individuos, lo cual se traduce en una
superioridad ritual de lo colectivo sobre lo individual. Sin embargo, no se niega la forma
de acceso individual al poder ritual. Cuando los majefios deciden tener una demanda
para ambos miembros del comite que pasa el cargo, reconocen la importancia del
elemento individual como parte de la dindmica ritual. El hecho de que sean danzantes
los que asumen la responsabilidad del cargo, podria interpretarse como la exclusién de
vias de acceso individual al poder ritual. En este sentido, la asignacién de una demanda
para cada uno de los dos danzantes responsables del cargo rescata el elemento
individual. Los ghapaq negro, por ejemplo, reconocen el valor de lo colectivo en el
reglamento, segun el cual las personas que pasan el cargo de la danza pueden bailar en
ella sin pasar por el proceso de seleccion, gracias a lo que ellos definen como «derecho
de fundadoria». Por otro lado, los integrantes de la contradanza ven también importante
individualizar en alguna medida el acceso al poder ritual haciendo rotar la demanda
antigua, lo cual alude al valor que se le da a lo individual, y a la tensién que existe entre
ambas categorias.

Las demandas como objetos rituales para el acceso al poder ritual no son ajenas
a la competencia ritual que rige en la fiesta y que establece distintos grados de
acumulacién de poder ritual. El valor econdmico y estético de las demandas contribuye a
una diferenciacion en este sentido; cada comparsa se esfuerza por mejorar su
demanda(80), aunque el propio status social de los danzantes que integran la comparsa,
asi como la cercania fisica de la comparsa a la imagen de la virgen durante las distintas
ceremonias de la fiesta, intervienen en la diferenciacion. La demanda del prioste es la
mas valiosa; es pequefia, no tiene urna ni adornos, pero esté toda labrada en plata.
Esta, junto con el guion, distingue al prioste como autoridad en la fiesta. El guion
encabeza las procesiones y visualmente se destaca por encima de la multitud, haciendo
posible saber siempre donde se encuentra el prioste. Mientras que las demandas de los
karguyuq encabezan los grupos de danzantes y se acercan a las andas so6lo en algunos
momentos y por turnos, el guién esta siempre cerca de la imagen. Todos estos aspectos
formales aluden a la superioridad jerarquica del prioste en términos del acceso al poder
ritual. Pero como he indicado, esta superioridad se ve debilitada en el sentido que como
identidad individual, en el ritual, su poder esta supeditado al de la identidad colectiva de
las danzas. Por otro lado, la jurka funciona también como mediadora en la relacion
individual / colectivo, en el sentido que ésta regula el conflicto entre el deseo de cubrir
los gastos de la fiesta con la menor ayuda posible, y la obligacion social de solicitar la
colaboracion de los demas que reclaman por ello. Asi se evita la monopolizacion del
poder ritual en una sola persona, ya que el acceso puramente individual estéa restringido.
Las personas que desean ser jurkadas reclaman este derecho mediante una forma ritual




93

gue implica la intermediacion de la Mamacha Carmen. Cuando uno desea ser jurkado se
dice que se esta esperando la visita de la Mamacha Carmen. Por otro lado, el prioste
solicita la colaboracion de una persona afirmando que viene porque la virgen lo ha
mandado.

Si se evaltan en términos comparativos el sistema de cargos y las comparsas de
danzantes como medios para el acceso al poder ritual que es distribuido en la fiesta, se
puede elaborar el siguiente cuadro:

CUADRO V
Distribucion del Poder Ritual

Entidades Prioste Karguyuq Comparsas
receptoras
Individual Colectivo
Individual Colectivo
Individual Individual/colectivo Colectivo

(Intermediador)




94

NOTAS

La existencia de carreteras y transporte motorizado no significa que medios
tradicionales de transporte y comercializacion de productos se hayan extinguido por
completo. Durante los dias de fiesta, por ejemplo, es posible, aun hoy, observar la
llegada de llameros provenientes de las partes altas de la cordillera andina, que
hacen alli su parada para hacer descansar a sus animales (llamas) en camino hacia
los valles selvéticos.

Van den Berghe clasifica el pueblo de Paucartambo como “pueblo mercado”,
condicion que le da capacidad de control sobre la region “en tanto que es el canal
por el cual bienes entran y salen del area.” (Van den Berghe 1977:91; la traduccion
es mia).

Van den Berghe (1977, 212-214) refiere de su visita a Paucartambo en 1973, que el
pueblo carecia de energia eléctrica, de un servicio regular de buses entre
Paucartambo y Cuzco, y de servicio médico para la provincia. “Un director de cine no
necesitaria mover nada en el pueblo, excepto un carro o camién ocasional, para
contar con un set perfecto para una pelicula ambientada en el siglo XVII. Incluso el
puente sobre el rio torrencial es colonial.”(Van den Berghe: 1977, 212; la traduccién
es mia).

Datos estadisticos tomados de Héctor Maleta, Alejandro Bardales y Katia Makhlouf,
Perl: Las provincias en cifras 1876-1981, Vol. |, Ed. AMIDEP, Universidad del
Pacifico, Lima 1985.

También en los informes de parrocos al Obispo Mollinedo (Villanueva 1982: 262) se
encuentra referencia a la existencia de capillas parroquiales en las haciendas.
Incluso un siglo antes, la hoja de coca funcionaba como moneda local en la regién
(ver Villanueva 1982: 261).

Paucartambo es conocido como un pueblo de artesanos. Villasante (1981), como
vocero de Iso mestizos de Paucartambo dedica toda una seccion de uno de sus
libros sobre la historia y vida del pueblo, a resaltar la gran variedad y calidad de las
obras de escultura, tallado e imagineria producidas por artesanos paucartambinos
gue incluso han tenido reconocimiento nacional e internacional. En realidad estos
artesanos, que en la actualidad ya no son tantos, se encuentran en la ciudad del
Cuzco o en Lima, donde los ha llevado su oficio. Es interesante notar que en el libro,
Villasante valora la artesania como una actividad capaz de promover a los individuos
en la escala social interna al pueblo.

Las denominaciones de "indio" y "mestizo" son aquéllas usadas por los mismos
actores sociales. Sus contenidos cambian segin como los paucartambinos
reelaboran y resuelven las contradicciones y presiones de la vida cotidiana y de los
cambios en su historia. En la literatura sobre el tema se han discutido distintas
definiciones de estos términos, que han sido dificiles de aplicar a la compleja 'y
heterogénea realidad de los Andes (Cotler 1969; Fuenzalida 1975; Van den Berghe
1977). En este sentido, lo trabajos de Mandoza-Walker (19932, 1993b) y De la
Cadena (1991) resultan sugerentes porque buscan definir estos conceptos a partir de
los procesos de construccion de identidad protagonizados por los propios sujetos
sociales, tomando en cuenta el contexto histérico como el ideolégico.




95

9.

10.

11.

12.

13.

Uno de mis informantes, paucartambinos residente en el pueblo, me comenté que
cuando salia al campo para cumplir con sus obligaciones de juez de paz muchas
veces tenia dificultades para hacerse entender con los campesinos o para
comprender sus bromas poruge no domina todas las sutilezas del quechua, a pesar
de hablarlo fluidamente.

Flores Ochoa (1974: 67) se encuentra que este mismo tipo de relaciones funcionen
en la vida social y econdmica de indios y mestizos en el distrito de Kay Kay en la
provincia de Paucartambo.

Las condiciones favorables que los mestizos deben haber tenido a fines del siglo
XVIII, fueron cambiando. Villasante (1980) menciona que Paucartambo empieza a
decrecer después de comenzado el periodo republicano. Muchos de mis informantes
han hecho alusion a la riqueza y bienestar de la regién en tiempos pasados. Sobre
todo en lo que se refiere a las actividades agricolas y artesanales del pueblo.
También se menciona la pomposidad con la que los priostes antiguamente
celebraban la fiesta de la Virgen del Carmen, y que no ha sido igualada en la
actualidad. Los Paucartambinos explican la actual decadencia de la produccion
agricola y la reduccion de la supuesta variedad de tipos de papas por la Reforma
Agraria de 1968, que expropio a los hacendados. Todos coinciden en afirmar que
tuvieron que dejar el pueblo para que ellos mismos y sus hijos pudieran progresar.
Los paucartambinos residentes en Cuzco han tratado de promocionar el pueblo
como lugar turistico, difundiendo sus bondades naturales como la salida del sol en
Tres Cruces, sus caracteristicas arquitecténicas como el pueblo, el puente Carlos Il
y laiglesia que ha sido declarada ademas santuario arquidiocesano por el Arzobispo
de Cuzco; pero en lo que mas esfuerzo se ha puesto, es en difundir la festividad de
la Virgen del Carmen y la imagen de Paucartambo como el centro folclérico de la
region.

Las familias de exhacendados fueron expropiadas de sus tierras, pero no perdieron
su poder, manejando importantes aspectos de la vida del pueblo de Paucartambo,
donde controlan hasta hoy los puestos publicos y los del gobierno local. Por otro
lado, las familias de hacendados mantenian desde antes un contacto fluido con la
ciudad del Cuzco, donde tenian casas y mandaban a sus hijos a estudiar; es decir,
gue sus redes de relaciones econémicas y de poder sobrepasaban el ambito local,
ubicandose en el nivel regional. Una de las personas que paso el cargo de prioste en
la fiesta de la Virgen del Carmen durante el tiempo que realicé trabajo de campo,
pertenece a una de las familias de exhacendados que tenian grandes propiedades
en el valle de Q'osfiipata y una casa en el pueblo. En la actualidad desarrollan
actividades econdmicas en otros campos, pero siguen moviéndose en el circuito
comercial entre la selva de Q'osfipata y la ciudad del Cuzco. La esposa del prioste
que trabaja con un club de madres del valle pidi6 a esta organizacion su
colaboracion para adornar la casa del prioste con hojas de palmeras durante los dias
de fiesta. Las sefioras fueron hasta Paucartambo cumpliendo con el pedido. Este es
un ejemplo de cémo funcionan relaciones basadas en compromisos reciprocos y
como estas abarcan una red social que va de lo local a lo regional, recorriendo la
misma ruta que la carretera: del valle de Q'osiipata hasta la ciudad del Cuzco,
pasando por Paucartambo.




96

14.

15.

16.

17.

18.

19.

Durante mi periodo de trabajo de campo, una pareja residente en Paucartambo, pero
originaria de Sicuani, paso el cargo de una de las danzas mas reconocidas en el
pueblo. Ellos aclararon que pasaban el cargo sin ayuda de nadie a diferencia de los
priostes, a quienes acusaban de hacer negocio con el cargo. Este comentario alude
a las tensiones que existen entre los nuevos residentes del pueblo, que pugnan por
convertirse en parte de "la gente del pueblo” a través de su participacion en la fiesta,
y los paucartambinos que ya no viven alli, pero que pertenecen al pueblo por
tradicion y por el poder que aun preservan.

Existen otros lugares donde la diferenciacién étnica entre indios y mestizos se
encuentran expresada claramente en los apellidos de origen quechua y espafiol
respectivamente (ver Flores Ochoa 1974: 66).

Alrededor de 1920 la comparas de los majefios estuvo integrada Unicamente por los
hacendados (ver también Mendoza-Walker 1993); otras comparsas como la de los
sigllas, por ejemplo, fueron asumidas en algin momento por el gremio de artesanos
(ver también Vasquez s.f.); los apellidos eran otro criterio de agrupacién en una
comparsa. Seria necesario hacer un estudio del caracter de esta diferenciacion entre
las dos clases al interior del pueblo. Probablemente el tipo de ocupaciony la
capacidad de migracion a las ciudades también han sido criterios importantes de
diferenciacion.

En la segunda seccion del capitulo Il discutiré la jerarquizacion entre las comparsas
de danzantes. Si bien existe un criterio de valorizacion segun el prestigio social y la
capacidad econdmica de los integrantes del grupo, se encuentra paralelamente un
ordenamiento de las comparsas segun el valor ritual de la comparsa, que se mide
por la “preferencia” de la propia Virgen del Carmen y por la importancia de la
comparsa para que la fiesta se celebre segun las exigencias de la tradicion.

Estas diferencias y conflictos se expresan en el ritual y seran discutidos en los
capitulos siguientes. Por ejemplo, tres de las danzas que se presentan en la fiesta
estan integradas en su totalidad por paucartambinos residentes fuera del pueblo, que
incluso invitan a amigos o parientes no paucartambinos a bailar en ella. Esto es
censurado por los integrantes de las otras danzas y el resto de la gente que vive en
el pueblo. Sin embargo, éstas son las comparsas que estan mejor organizadas y
cuentan con mas recursos para mejorar la danza; a pesar de ser blanco de muchas
criticas, sus iniciativas son tomadas como ejemplos a seguir por los otros grupos de
danzantes. La competencia entre las distintas comparsas que participan en la fiesta
es un elemento central de su funcionamiento, y en términos rituales es la expresion
de la lucha por estar mas cerca de la virgen y aumentar las posibilidades de acceder
a su poder ritual. En esta competencia juegan un rol importante los trajes, la
coreografia, la disciplina, la solidez del grupo y, en la actualidad, el que la comparsa
tenga un local propio en el pueblo y que se haya constituido en Asociacion Cultural,
aspectos que apuntan a un grado de institucionalidad mayor.

Cuzco se convierte en centro turistico y folclérico, caracteristica que comparte con
otras regiones andinas como, por ejemplo, Puno. La consolidacién y valoracion de la
identidad mestiza cuzquefia es un proceso inacabado que tiene que ir adaptandose y
respondiendo a nuevas circunstancias. Es en esta linea de reflexion que hay que
entender, por ejemplo, el rol de la celebracion de la fiesta de la Virgen del Carmen de
Paucartambo en Lima, que convoca no solamente a paucartambinos, sino a




97

20.

21.

22.

23.

24.

25.

cuzquefios de otras provincias que viven en Lima. La celebracién de fiestas andinas
en la capital del pais no solamente es un simple fendmeno de recreacion de la
identidad local, sino que es un importante recurso de poder, en el sentido que
permite a los migrantes en Lima ubicarse en la jerarquia social a nivel nacional.

En un estudio entre jévenes peruanos en edad escolar, Portocarreo (1989) se refiere
al predominio de una version de la historia peruana en la que el pasado Inca es
mitificado. “El imperio de Iso incas y sus realizaciones constituyen la base mas firme
del orgullo nacional, el simbolo mas inequivoco de la identidad peruana (...) En
cuanto a variaciones regionales, lo mas destacable es uge en Cusco y Cajamarca el
porcentaje que considera el imperio como la época mas feliz se eleva, en ambos
casos, a 91.9%" (Portocarrero 1989: 138).

Estoy utilizando el concepto de “invencion de la tradicion” en el sentido que lo define
Hobsbawm (1986: 1). “Tradiciones’ que parecen o claman ser antiguas, son
generalmente bastante recientes y a veces inventadas(...) El concepto de ‘tradicion
inventada” debe ser entendido como un conjunto de practicas, normalmente
gobernadas por reglas aceptadas tacitamente y que son de naturaleza ritual y
simbdlica, que buscan inculcar ciertos valores y normas de comportamiento por
repeticion, lo que automaticamente implica continuidad. Por cierto, en la medida de lo
posible, ellas normalmente pretenden establecer continuidad con un pasado histérico
apropiado”. (La traduccion es mia).

Aparte de la fiesta, la participacion de Paucartambo en los Concursos Folcléricos, la
coronacion de la imagen de la Virgen del Carmen por el Papa Juan Pablo Il y la
declaracioén de la iglesia de Paucartambo como Santuario Arquidiosesano
constituyen eventos publicos que los paucartambinos han fomentado y en los cuales
han participado en nombre de su tradicion.

Quiero mencionar que algunos de mis informantes residentes en Paucartambo, por
ejemplo, me comentaron que muchas cosas que se encuentran en los libros de
Villasante no respetan la realidad de los hechos. Esto expresa la existencia de
tensiones entre los diferentes grupos que conforman la sociedad paucartambina. Sin
embargo, la historia del origen de la fiesta de la Virgen del Carmen, a la que vamos a
hacer referencia mas adelante, es compartida por todos, representando la version
reconocida local y regionalmente.

En el tomo 3 de la serie de Villasante, una de las tres secciones esté dedicada al
tema del arte y de los artistas paucartambinos. En ella se hace alusioén a la riqueza,
diversidad y difusién que han alcanzado el arte y los artistas del pueblo,
documentando la fama que tiene Paucartambo como pueblo de artistas. Cuando se
habla de las méascaras y de los trajes de las danzas consideradas mestizas y que se
bailan en la fiesta de la Virgen del Carmen, éstas son valoradas por tener una
estética y una técnica mas elaborada que las que se encuentran en el arte indigena
campesino. También en el plano artistico se busca distinguir un arte mestizo que sea
valorado como “auténtico” y “no-indigena”.

No cuento con informacién de cuando fue construido el antiguo puente de mimbre, ni
si era prehispanico o colonial. De todos modos, su material de construccion hace
pensar que se trataba de un puente colgante, es decir, acorde con la tecnologia
prehispanica.




98

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

Morner (1977, 121-122) interpreta el ataque tupamarista a Paucartambo como
estratégico en el sentido que alli se encontraba uno de los puentes que unia una de
las rutas comerciales mas importantes de la region. Mérner (1977, 121-122) explica
la rebelion tupamarista en términos espaciales y econémicos, denominandola una
“guerra en torno a los puentes.” Posteriormente (1783) los cuerpos de los rebeldes
ajusticiados fueron colocados como simbolos de la victoria realista en estos puentes
que se encontraban en lugares estratégicos. Mérner (1977, 122) sefiala que en
puente de Paucartambo fueron colocados estos trofeos para premiar al pueblo que
nunca se rindié ante los rebeldes.

En los Andes, la naturaleza esta sacralizada (Poole 1990, 1984). No solamente los
cerros, las piedras y los rios o lagunas constituyen parte del universo sagrado, sino
gue incluso las imagenes cristianas incorporadas al pante6n andino muchas veces
se confunden con elementos de la naturaleza, apareciendo sobre una roca, en una
rama o en un rio (ver, por ejemplo, Morote Best 1988; Gow 1974). Como se explicara
con mas detalle en la primera seccion del capitulo I, el rio Madre de Dios es un
elemento de la naturaleza al que de le otorga un poder sagrado y juega un papel
importante en la tradicion de la Virgen del Carmen.

Muchos de mis informantes (mayores de 50 afios) dicen recordar la existencia de
estos tres grupos sociales. Segun ellos, los apellidos constituian importantes criterios
de diferenciacion, especialmente entre la clase alta de hacendados y los mestizos.
Villasante sefiala en la introduccién de su libro que debido a la falta de fuentes
histdricas ha basado su texto en la informacién recogida a través de informantes
mayores que viven o vivieron en el Pueblo. Esto hace dificil evaluar la veracidad
histérica de los datos que se encuentran en el texto; sin embargo, quiero aclarar que
mi interés esta en discutir la vision de los hechos que presenta Villasante y no la
veracidad historica de éstos. Cuando se refiere al concurso departamental de
danzas, por ejemplo, hay que considerar que incluso sobre este tema actual, del que
él ha sido testigo y participe, existen varias versiones. Los paucartambinos, por
ejemplo, son acusados por residentes cuzquefos de ser “arreglistas” y “arribistas”
(Mendozaa-Walkerr 19932: 67), poniendo en duda la “autenticidad” de sus danzas.
Segun Cook (1975), el antiguo asentamiento de Llaullipata fue pueblo de indios
reducido alrededor de 1570.

Quiero mencionar que Villasante, incluso resalta la belleza escultérica de la imagen
de la Virgen del Carmen de Paucartambo, lo cual la destaca sobre las demas
imagenes que existen en la region.

Se dice que son las danzas predilectas de la Virgen del Carmen, de modo que su
condicion de danzas mestizas se ve ligitimada por esta afirmacion. Estas tres danzas
cumplen roles importantes durante el ritual acompafiando muy de cerca la imagen de
la virgen durante la fiesta.

Estos ultimos muchas veces invitan a amigos o familiares no paucartambinos a
integrar sus comparsas; esta situacion da motivo a una serie de criticas y conflictos a
los que aludiré porteriormente.

A la luz de este dato se puede entender claramente la actitud de las comparsas del
pueblo, cuando en 1989 se discutié en una reunién con los caporales de las distintas
danzas y autoridades municipales la posibilidad de presentarse en un tabladillo para
gue los visitantes pudieran apreciar la totalidad de la coreografia y que los




99

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

interesados pudieran firmarlas. Los danzantes se negaron rotundamente
defendiendo asi el caracter ritual de sus danzas.

Este argumento parece aludir a la preocupacion de algunos paucartambinos y de las
autoridades por promocionar la fiesta de la Virgen del Carmen como evento turistico.
En este sentido es interesante sefialar que Villasante dedica un espacio significativo
en sus libros para presentar listas con los nombres de priostes y carguyocs de la
fiesta y danzantes (Villasante 1980); danzantes y promotores que participaron en el
Concurso Departamental de Danzas Folcléricas (Villasante 1980); y, por ultimo,
personas que promovieron y apoyaron la realizacion de la Coronacion de la Virgen
del Carmen (Villasante 1985).

La produccion intelectual local es un tema interesante a tratar en Paucartambo en el
sentido que es posible observar una actividad dinamica y continua. Ademas de la
reedicion de los textos de Villasante, existen otras dos publicaciones locales: un libro
editado por los ghapag negro Tricentenario de la Cuadrilla Mayor Q’hapac Negro de
Paucartambo 1694—1994), y que aparece como tomo V de la serie de Villasante
(1994) y el mas reciente Paucartambo: testimonios de su patrimonio natural y cultural
de Carlos Ramos Carpio (1996). También es importante notar que la iniciativa de la
comparsa de los ghapaq negro es imitada por otros grupos como el de los danzaq
(danza recientemente incorporada en la fiesta) que en la fiesta de 1996 repartié un
folleto explicativo de 19 paginas sobre el origen y organizacion de esta comparsa.
Otras comparsas paucartambinas han expresado su deseo de seguir el ejemplo
dado por los ghapaq negro mientras que otras desean hacerlo en respuesta y actitud
critica a las aseveraciones hechas por los ghapaq negro en su libro.

Existe ademas una relacion entre la Virgen del Carmen y la Pachamama, que se
hace evidente cuando se toma en cuenta el lugar que ocupa entre las divinidades
regionales. La Virgen del Carmen es venerada como divinidad femenina en relacién
con la divinidad masculina del Sefior de Qoyllur Rit'y. En mi trabajo de campo he
encontrado una serie de elementos que argumentan a favor de esta hipotesis.
Todos los datos etnograficos que discurso en este trabajo fueron recogidos durante
mi trabajo de campo hasta 1991. Posteriormente, en 1996 visité la fiesta nuevamente
y pude registrar dos nuevas comparsas que ejecutaban antiguas danzas
paucartambinas que supuestamente habian desaparecido. Estas dos son las
Chunchachas y lo danzag.

Una version transcrita del relato sobre este milagro se puede encontrar en Gow
1974.

En 1991 el grupo se incremento, lo cual era visto por los danzantes como un aspecto
positivo para la danza, y como un idice de renovacién y mejora.

Se pueden encontrar transcripciones y traducciones de la letra de estos cantos en
los volumenes Musica tradicional andina (1987) y Musica tradicional del Cuzco
(1991) de la serie discografica del Archivo de Musica Tradicional Andina de la
Pontificia Universidad Catolica del Pera.

Imilla es una palabra aymara para referirse a una mujer joven y casadera. También
se usa para denominar cierta variedad de papa que se cosecha tempranamente.

A este conjunto instrumental que también acompafa otras danzas, pueden sumarse
un arpa, un tambor, unos platillos y un giiiro. Estos tres ultimos instrumentos de
percusion, que conforman una pequefia bateria, se tocan cuando el conjunto esta en




100

45.

46.

47.
48.

49.

50.

51.

52.

53.

54.
55.

56.

57.

algun lugar fijo, ya que ésta no puede ser tocada durante los pasacalles cuando el
grupo se traslada de un lugar a otro. Parece ser que la bateria ha sido agregada a
este conjunto en los Ultimos 10 afios aproximadamente, mientras que el arpa
muestra una tendencia a desaparecer.

Para mas informacion sobre la historia de esta comparsa, su composicion social y
sus contenidos, ver Mendoza-Walker 1993b.

Cada comparsa dispone de una pequefia demanda con la imagen de la virgen que
es entregada al carguyuc cuando asume el cargo, para que la conserve en su casa.
Esta es su simbolo y lo acompafiara en todas las actividades festivas que realice.
Segun los datos de Villasante (1980: 167) esto debe haber sido en 1941.

Se cuenta que antiguamente se representaban juicios en los que se incluia a la
gente del publico, especialmente a los campesinos que bajaban de las comunidades
campesinas. Hoy, el juicio es representado por los danzantes siglla y sus magt'a.
Este dato podria confirmar la versién segln la cual en algin momento se prohibio la
participacion de gente extrafia al pueblo en la fiesta, ya que no estaba vestida
adecuadamente, desprestigiando la imagen del pueblo.

Uno de los cerros a cuyo pie esta ubicado el pueblo. En este cerro hay un descanso
con una cruz llamada Taita Colca. Ademas de ser un cerro con “renombre” esta
ubicado en un lugar visible, de tal modo que desde el pueblo se puede ver la entrada
de los maqgt'a.

Villasante (1981) dedica e el tercer volumen de su obra sobre Paucartambo (titulada
"Anécdotas, turismo y artistas”), todo un capitulo a los artistas paucartambinos
especializados en escultura, pintura, tallado en madera, imagineria, joyeria, torno,
musica, costura folclérica y cine. Hoy, la mayoria de artistas viven fuera del pueblo,
aunque en Paucartambo funciona adn una escuela artesanal. Los paucartambinos
opinan que es especialmente a través del arte que ellos trascienden los limites del
pueblo.

Los karguyuc también se comprometen a brindar alimentacion y hospedaje a los
musicos durante los dias de fiesta.

Es el propio caporal el que dirige a los muasicos durante la ejecucion de la
coreografia, valiéndose de gestos preestablecidos. También él es el que ordena a los
musicos a tocar en los momentos de descanso en casa del cargo, para amenizar la
reunion.

Se ha observado que el caporal de la danza es el que solicita al fundador una
atencion especial para los musicos —una caja de cerveza, por ejemplo- cuando él lo
considera oportuno.

Los subrayados son de Vasquez.

No he podido confirmar hasta el momento que este accidente haya tenido lugar
efectivamente. En todo caso, real o creado por la tradicion, su importancia radica en
tanto explicacion mitica del hecho de la desaparicion de este personaje.

Solamente en la comparsa de los sagra he podido observar que el personaje
femenino reciba alguna responsabilidad, nombrando a la china saqra tesorera del
grupo.

Existen formas sutiles para hacer saber a un caporal el descontento del grupo. En
una de las comparsas que se presentaba durante los afios que realicé mi trabajo de
campo, se habia propuesto sugerir a su caporal que debia retirarse del cargo. Para




101

58.

59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

eso, el grupo plane6 que uno de los personajes secundarios de la comparsa que
baila al lado del caporal fuera personificado por una persona mas alta que éste. Este
hecho, que los danzantes interpretaban como una burla e ironia, cuestionaria la
autoridad del caporal. Debo resaltar que los valores estéticos, como la altura de los
danzantes, estan entrelazados con las nociones de autoridad y de competencia entre
danzantes de un mismo grupo y entre comparsas.

En la comparsa de los ghpaq chunchu existe otra modalidad. Para elegir a un
caporal se hace un sorteo entre los cinco o seis integrantes de mayor antigiiedad en
el grupo. Segun mi informante esta forma de seleccion evitaria los problemas que
traen las votaciones.

Un informante manifestd que habia descuidado sus propios negocios por tener que
cumplir con la danza, argumento que utilizaba para manifestar su deseo de dejar el
cargo de caporal pr6ximamente. He podido notar que un caporal que deja su funcion
siempre explica su retiro como resultado de presiones personales, familiares o
laborales, y nunca admitiria que se retira por el deseo de los demas danzantes de la
comparsa.

La estructura coreografica establece la formacién de dos filas paralelas. De esta
formacion se desarrollan las distintas figuras coreogréficas y es la manera en la cual
los danzantes se colocan para desplazarse por el pueblo en sus pasacalles.

Este término no debe ser entendido en el sentido ético, ya que tiene connotaciones
sociales, econdmicas y étnicas. Kuon (1992) discute algunos de los aspectos
vinculados a la complejidad de las categorias que conformaban la estructura social
de la ciudad del Cuzco en la primera mitad del presente siglo. La autora contrasta
algunas clasificaciones sociales de caracter académico con aquellas elaboradas y
utilizadas por los mismos sujetos sociales. Acerca del término “decente” y de su uso
social Kuon afirma: “Esta aseveracion muestra el alto grado de prejuicio sobre el
indigena, no sélo del blanco, sino también del mestizo, y con seguridad el prejuicio
se extendia del blanco hacia el mestizo, de tal modo que solamente los “blanco” eran
“los decentes” y muchos mestizos e indios entraban en la categoria de “indiada”
(1992: 39).

Los majefos, por ejemplo, se organizan en comités que asumen las
responsabilidades del karguyuc.

El local fue donado por una familia paucartambina residente en Francia que en esa
oportunidad también pasaba el cargo de la danza.

Un integrante joven de la comparsa de los ghapaq chunchu tuvo que ahorrar sus
propinas de dos afios, mientras terminaba el colegio, para poder comprar la tela del
vestuario que luego confeccioné con ayuda de su madre (citado en Galliani: s.f.).
Como ya he mencionado antes, la comparsa de los majefio establece dentro de sus
estatutos que un comité de dos danzantes, integrantes de la comparsa, elegidos
internamente estan obligados a asumir el cargo en caso que no hubiera un karguyuc.
La ventajas a nivel de la dinamica competitiva que se logra por un mayor grado de
organizacién no son reconocidas como validas por aquellas comparsas que no se
encuentran en esa situacion y que, por los tanto, estan desfavorecidas.

La casa se ubica en la calle que queda a espaldas del templo por donde pasa la
procesion de la Virgen del Carmen, siendo incluida simbdlicamente dentro del
circuito de intercambio ritual con la imagen. Esto resulta especialmente significativo




102

68.

69.

70.

71.

72.

73.

74.

75.

si se toma en cuenta que, por el contrario, el local de los contradanza se ubica en los
linderos del pueblo.

Ver el capitulo 4.11 del libro sobre los ghapaq negro de Paucartambo (Villasante
1994) en el cual se hace un recuento de las actividades y rituales de la cuadrilla
durante todo el afo.

En los medios de comunicacién de masa, la fiesta de la Virgen del Carmen esta
siendo promovida como uno de los eventos turisticos importantes del departamento
del Cuzco. Esta circunstancia que eleva la fiesta a un nivel regional, asi como el
hecho de que la celebracion de la conmemoracion de la coronacién de la virgen sea
celebrada en la ciudad del Cuzco, otorgan especial importancia al Cuzco y a los
paucartambinos que residen alli. En este contexto, los danzantes del ghapaqg negro
funcionan como mediadores entre los espacios locales y regionales que la virgen del
Carmen delimita. No resulta extrafio entonces notar que en la celebracion de la fiesta
de la Virgen del Carmen en Lima, la comparsa de los ghapaq negro juega un papel
preponderante. En Lima donde, por ejemplo, la guerrilla ha dejado de celebrarse vy,
por lo tanto, los ghapaq chunchu y los ghapaq qolla han perdido importantes
responsabilidades rituales, los ghapaq negro parecen estar ascendiendo en la
jerarquia ritual.

Como sucede con el proceso de institucionalizacion de las comparsas, otros
elementos modernizantes, como la palabra e historia escrita, han adquirido prestigio
como recurso para la creacion de identidad.

En nuestro caso consideramos a los migrantes paucartambinos y a personas no
paucartambinas, pero ligadas al pueblo a través de su participacion activa en la fiesta
(los paucartambinos los llaman paucartambinistas), como miembros de la sociedad
paucartambina. El proceso de migracién que se da en el pueblo no implica,
entonces, una ruptura.

Los danzantes y demas devotos también entablan relaciones individualizadas con la
virgen: por ejemplo, en los suefios y apariciones. Pero éstas suceden en el ambito
puramente privado que no les permite conquistar prestigio ni status ritual que exigen
de una actuacion publica.

En sus inicios la fiesta estuvo a cargo de la cofradia del escapulario de la Virgen del
Carmen (Villasante: 1980, 143). En la parte alta del pueblo, en lo que ahora es el
barrio de la Virgen del Carmen, habia terrenos de la virgen, cuyo control estaba en
manos de la cofradia, que las usufructuaba para cubrir los gastos de la celebracion.
Aunqgue aun hoy existe una cofradia de la virgen en el pueblo, ésta ha perdido el
control sobre las ceremonias de la fiesta; limitandose a tareas puramente litirgicas y
a los asuntos de la ropa de la virgen.

Es de la institucion de las cofradias que se toma el nombre de prioste. Podemos
decir que el caracter puramente religioso de este cargo ha sido opacado por la
funcion social que tiene hoy en dia la institucién del cargo mayor. También se utilizan
las denominaciones de prioste, preboste, cargo mayor, cargo grande o karguyoc, que
es la palabra quechualizada para denominar al que tiene o lleva el cargo.

No hemos hecho un célculo del monto que deben haber gastado los priostes, pero
un informante nos comunic6 que lo que gasté en 1991 el karguyoc de una de las
comparsas mas prestigiosas ascendi6 a la cantidad de 2,000 délares.




103

76.

7.

78.

79.

80.

Los que han pasado los cargos anteriores, asi como aquellos que se han
comprometido a tomarlo en el futuro son los invitados especiales de los priostes y
participan en las ceremonias de la fiesta junto con ellos.

En uno de los afios que realicé trabajo de campo, la familia que paso el cargo de
prioste era descendiente de un exhacendado que tenia tierras en la selva de la
region y que vivia en el pueblo. Esta familia, residente actualmente en Cuzco,
mantiene algunas propiedades en la selva y esta dedicada a la actividad extractiva y
al comercio. Paucartambo constituye un lugar de paso obligado en sus vias
comerciales, y es ademas la capital de la provincia. La esposa del prioste pidi6 la
colaboracion de un club de madres de la zona donde trabajan, asi como de
instituciones del pueblo de Paucartambo e incluso de autoridades del gobierno en
Lima. De la esposa del vicepresidente de ese entonces obtuvo una donacion para
ofrecer chocolate caliente a los niflos de Paucartambo. Como se observa, los lazos
de ayuda mutua abarcan distancias geograficas y sociales muy grandes. Esta
reciprocidad afianza también lazos de poder entre estas instancias.

La fe es entendida en Paucartambo como una forma de demostrar amor y respeto a
la virgen. La fe exige cumplir con las exigencias de la virgen, lo cual otorga fuerza
para lograr el éxito en la propia vida. El éxito de una persona se explica por su
trabajo y esfuerzo y no por la suerte. Dentro de esta légica, el éxito de una persona
tiene como trasfondo el cumplimiento con la tradicion; por lo tanto, se interpreta
como un éxito no solo colectivo sino también puablico.

Si bien este hecho es mas o menos admitido por todos, se insiste en el caracter
religioso del cargo, y se presenta como principal motivacion, para asumir la
responsabilidad de la fiesta, la fe y devocion a la Mamacha Carmen.

La demanda es una pequefia urna en la que se encuentra una imagen en bulto o una
pintura de la Virgen del Carmen. “Tablilla o imagen con que se pide limosna (para
alguna iglesia o imagen).” (Diccionario de la Lengua Espafiola 1992).




104

lll. Ritual y Transformacion

1. Relatos orales sobre la llegada de laimagen de la Virgen del Carmen al
pueblo: competenciay transformacion

Para iniciar este capitulo quiero referirme nuevamente a la tradicién que cuenta que
la celebracion de la Virgen del Carmen surge como resultado de la competencia entre
dos fiestas. Esta tradicion no solamente explica el origen de la celebracion sino también
el desarrollo de las danzas que hoy la identifican. Tanto la fiesta de la Virgen del Carmen
como sus danzas son concebidas por los paucartambinos como la expresiéon de una
identidad mestiza que ellos dicen les pertenece; esta identidad se construye a nivel del
discurso escrito y del discurso ritual (en la presentacion anual de la fiesta y de las
danzas).

Dos principios se encuentran en la base de ambos discursos: competencia y
transformacion. En este capitulo quiero profundizar en el andlisis de ambos principios en
tres dimensiones: en los mitos que explican la llegada de la imagen de Virgen del
Carmen al pueblo de Paucartambo, en la estructura temporal y espacial de la fiesta, y en
la guerrilla, representacién que constituye el climax de la celebracion.

La tradicion del culto y de la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo se
explica como resultado de la competencia entre dos fiestas. Esta competencia habria
originado la creacion de un repertorio de danzas mestizas paucartambinas que
simbolizan la identidad del pueblo. En este sentido, esta identidad es concebida como el
resultado de una serie de transformaciones, impulsadas por la competencia, que son
interpretadas en el sentido de una «des-indigenizacién». Las preguntas que me hago en
esta seccion son las siguientes: ¢De qué manera se expresan los principios de
competencia y transformacioén en los relatos que cuentan la llegada de la imagen de la
Virgen del Carmen al pueblo de Paucartambo? ¢ Como actian ambos principios en la
creacion de la identidad mestiza en Paucartambo?

La imagen de la Virgen del Carmen es una escultura de 1.32 m. de alturay 57.2 kg
de peso. Vestida y tomando en cuenta los 2.2 kg. que pesa el nifio que la virgen lleva en
el brazo izquierdo, el peso total de la imagen es de 125.4 kg. (Villasante: 1980, 131). En
los textos de Villasante se resaltan la belleza y la peculiaridad escultérica de la imagen y




el hecho de que ésta haya sido declarada patrona de las danzas folkléricas en 1972 y de
gue haya sido llevada a la ciudad del Cuzco para ser condecorada por el Papa Juan
Pablo Il en febrero de 1985. Estos aspectos son mencionados con el propdsito de
realzar a la Virgen del Carmen sobre cualquier otra imagen en la regién. Cuando
Villasante, por ejemplo, se refiere al traje que se le pone a la Virgen del Carmen en los
dias de fiesta dice:

«Consideramos que este vestuario es el mas costoso y valioso, tanto en calidad del
material utilizado como en la confeccién de los bordados que responden a un disefio
artistico de calidad, Unico en su género en toda la provincia paucartambina» (1980, 131).

Sobre el origen de esta imagen y sobre su llegada al pueblo de Paucartambo
existen varios relatos que se transmiten oralmente, pero que se encuentran transcritos
en algunas publicaciones (Villasante: 1980; 1994; Roel: 1950; CJACC-P.: 1971). En las
entrevistas y conversaciones sostenidas con los paucartambinos he podido confirmar
estas distintas versiones. No todas ellas son conocidas por todos, pero las mas
recordadas son: la que cuenta que la imagen fue traida por los qulla y la que narra el
ataque que sufrio por parte de los ch’unchu. Lo que quiero proponer aqui es que la
existencia de distintas versiones corresponde a una l6gica de competencia y
transformacion que, le otorgan a la imagen de la Virgen del Carmen una naturaleza
ambigua que le permite acomodarse a los distintos contenidos que los paucartambinos
le asignan a la identidad mestiza paucartambina que ella representa. Por lo tanto, las
distintas versiones no son contradictorias ni excluyentes entre si. La presencia de
distintos protagonistas en cada una de ellas es una expresion de la existencia de
diferentes grupos en conflicto. Este conflicto se resume en la oposicién entre los
ch’'unchu y los qulla, que aparecen en las dos versiones mas conocidas y que ademas
se enfrentan ritualmente en la representacion de la guerrilla.

A continuacion presento las seis versiones sobre el origen de la imagen de la
Virgen del Carmen que he encontrado publicadas, y que he podido corroborar en el
trabajo de campo; las transcribo textualmente indicando en cada caso la fuente. Las
versiones que he recogido en las entrevistas que realicé durante mi investigaciéon de
campo son muy similares, asi que he optado por presentar aquellas que ya se
encuentran en las fuentes escritas por considerarlas representativas.

1.1 Versién recopilada por el doctor Manuel J. Aparicio Vega

«La tradicion sefiala que hacia 1667, cuando gobernaba el Pert don Pedro Fernandez
de Castro Andrade, Conde de Lemos, Virrey de probada religiosidad, lleg6 a
Paucartambo la Virgen del Carmen. Lemos viaj6 por el alto Peru, dejando al frente de su
gobierno a su esposa La Condesa dofia Ana de Borja y Aragon, vino por Puno al Cuzco,
le anoticiaron que en Pucara (departamento de Puno), habia aparecido en una roca un
milagro de la efigie de la Virgen y cuando personalmente constato el Virrey quedo
admirado de su perfeccion y al retornar a la capital Virreynal mandé a Pucara un pintor
para que el milagro hubiera transportado el lienzo, obra que resulté inmejorable.
Entonces el mismo Virrey Conde de Lemos, mandé esculpir dos efigies idénticas y del

105



106

mismo tamafio que las envié con destino de ellas a Pucara, para que fuera venerada en
este templo y la otra en Puno. No obstante que ya habian transcurrido varios afios, no
fue recogida la imagen de los punefios quedandose en Pucara. Llegadas estas noticias
a los oidos de dofia Maria Campos, persona de condicién econémica muy holgada que
hacia sus viajes de Puno a Paucartambo, hizo sus gestiones y limosno la imagen y traer
a Paucartambo desde cuya fecha se celebra su festividad con la solemnidad posible»
(CJACC-P.: 1971, 12).

En esta version, el origen de la imagen de la Virgen del Carmen se explica por dos
motivos. Uno de origen milagroso, la aparicion de la virgen en una roca en Pucara y,
otro, de origen humano, la iniciativa del Virrey quién mando a esculpir dos efigies.
Ambos origenes no solamente son de distinta naturaleza sino que también implican un
dualismo en el sentido geografico: la aparicion de la virgen sucede en Pucard, region
altiplanica, mientras que las dos efigies son enviadas por el Virrey que representa el
gobierno central en Lima, region costefia. Por otro lado, la aparicién es en una roca,
material no labrado por el hombre, a diferencia de las dos efigies que han sido
moldeadas por un artesano. Este dualismo es un elemento constante en las seis
versiones que aqui presento; mas adelante me referiré a él. Lo que quiero resaltar en
este momento es la concepcion de la virgen como producto de una doble herencia: una
indigena, representada por el altiplano y, otra espafiola, representada por Lima.

CUADRO VI
Cuadro de oposiciones:
el doble origen de la Virgen del Carmen

Pucara VS. Lima

Altiplano VS. Costa

Aparicion enlaroca  vs. Efigies esculpidas
No-civilizado VS. Civilizado

Milagro VS. Orden del Virrey

Mandato divino VS. Orden de autoridad politica
Indigena VS. Espaiiol

Lo indigena que también esta caracterizado por lo «no-civilizado» (aparicion en una
roca) se ve enaltecido, sin embargo, por el milagro de la aparicioén, lo que le otorga una
esencia sagrada. Lo espafiol tiene connotaciones distintas, como «civilizado» (efigies
labradas artisticamente) y como poder politico, representado en la persona del Virrey.
Encuentro en esta version las dos fuentes de herencia y de inspiracién que menciona
Villasante (1980) como los ingredientes que dan forma a las danzas mestizas
paucartambinas, e identidad al pueblo de Paucartambo. La imagen de la Virgen del
Carmen fue mandada a esculpir por el Virrey, autoridad politica espafiola, pero éste se
vio impactado por su aparicién en una roca en Pucara. En términos de la estructura




107

espacial de este relato, Paucartambo -lugar al que finalmente llega una de las efigie- se
encuentra en una posicién geografica intermedia entre la costa y el altiplano;
Paucartambo constituye el lugar de encuentro y la imagen de la Virgen del Carmen, la
sintesis entre ambas herencias.

El dualismo se manifiesta también en la existencia de dos efigies de la Virgen del
Carmen, una destinada a Pucara y otra a Puno. Segun el relato, es una mujer que
comerciaba entre Paucartambo y la regién qulla la que finalmente lleva la imagen al
pueblo de Paucartambo. Este personaje, que al igual que el Virrey, viaja y crea vinculos
espaciales, nos coloca en otro ambito geografico y cultural: Puno/Paucartambo que nos
remite a las oposiciones: altiplano versus valle / qullasuyu versus antisuyu / qulla versus
ch’'unchu(l). En este relato solamente queda establecido el vinculo entre ambas
categorias, pero a la luz de las otras versiones y del ritual de la guerrilla puedo adelantar
gue se trata de un vinculo conflictivo que se expresa en términos competitivos. Sobre lo
gue quiero llamar la atencion aqui, es acerca del hecho de que la imagen destinada a
Puno -y que nunca es recogida- es llevada a Paucartambo. Si se considera que ambos
lugares representan dos categorias geograficas y culturales opuestas, el traslado de la
imagen tiene un sentido de transformacion. La relacién de pertenencia entre la imagen
de la Virgen del Carmen y Puno es transformada en la relacion entre la imagen de la
Virgen del Carmen y Paucartambo. Tomando en cuenta la existencia de dos imagenes,
en el relato se establece la relacion entre dos categorias opuestas; centrandose en la
imagen de la Virgen del Carmen que llega a Paucartambo, el relato adquiere un sentido
transformador. Es asi que el origen de la imagen de la Virgen del Carmen esta vinculado
a dos aspectos: una relacion de oposicion y una transformacion mitica. En el andlisis de
las siguientes versiones profundizaré sobre ambos puntos.

1.2 Version recopilada por Betty Yabar de Zaiiga(2)

«En tiempos antiguos venia desde el Ccollao una mujer muy rica para adquirir productos
gue se dan aqui y llevarlos a su tierra para venderlo. Era una rescatista que se llamo
Felipa Bengolla; ella se alojaba en la casa que se conoce la «Casa de Lobaton» hacia la
salida del pueblo para la montafia. Felipa Bengolla llegaba haciendo arrear por sus
arrieros, piaras de mulas cargadas de «chipas» de barro, cecina, chalona (...) para
llevarse coca, aguardiente, papas, maiz, chancaca, chufio, moraya y otras cosas mas.
Ya era conocido que entrando la primera quincena de julio, dofia Felipa Bengolla llegaba
a Paucartambo. Un afio que no se sabe la fecha, porque nadie se le ha ocurrido apuntar,
Felipa Bengolla desatando sus chipas de ollas, cuando dentro de una aparece la cabeza
de una bellisima mujer.- 'Jesus, Maria y José! se dijo asombrada dofia Felipa y cuando
quiso gritar para llamar a los arrieros, no le podia salir la palabra de la boca: quiso
correr, y sus pies le parecieron de plomo. Entonces una dulce voz le dijo desde la olla: -
NO TE ASUSTES HIJA MIA, YO ME LLAMO CARMEN. Fue el 16 de julio de la Virgen
del Carmen. Felipa Bengolla puso la bella cabeza en una fuente de plata que siempre
llevaba con ella, y llamé a los vecinos y a sus arrieros. La cabeza despedia destellos tan
fuertes como los rayos del Sol; los vecinos trajeron velas, quemaron incienso y le
rezaron el Rosario. La cabeza brillaba que casi no podia mirarsele (...) Felipa conocia a
un gran ebanista aqui en el pueblo, y después de rezar se fue al taller del carpintero y




108

encargo6 que a la brevedad posible tallara un cuerpo en madera para esa linda cabeza.
Cuando el ebanista le entreg6 el cuerpo de la Virgen, Felipa entroniz6 a la Virgen en un
anda, para que nuestra madre pudiera entrar en el pueblo y a la iglesia, y a un costado
del altar mayor fue colocada la milagrosa imagen. (...) Los ccollas con Felipa a la cabeza
festejaron a su paisana imagen (...) !era pues su paisana! porque habia venido desde el
Ccollao entre una olla, y juraron venir cada afio para el 16 de julio y festejarle para que
ella no se sienta apenada por su tierra» (Villasante: 1980, 139-140).

En este relato aparece nuevamente un personaje femenino, Dofia Bengolla, que
establece la relacion entre el Qullau y Paucartambo. Dofia Bengolla, mujer extranjera en
Paucartambo, trae entre su equipaje la cabeza de la imagen de la Virgen del Carmen.
En esta version se hace mas evidente el caracter de fordnea que tiene la virgen en
Paucartambo; Doia Bengolla hace entrar a la imagen en andas al pueblo, y se
menciona que es la virgen paisana de los qulla. Nuevamente nos encontramos con la
problematica de la pertenencia de la imagen al pueblo y que es resuelta en términos de
una transformacion.

La transformacién se hace explicita en dos momentos del relato. Se menciona
gue Dofia Bengolla hace entrar la imagen de la Virgen del Carmen al pueblo por la
entrada que viene de la selva; esto implica una inversion en el sentido que Dofa
Bengolla viene del qullau y no de la selva, que se encuentra en el lado opuesto. Este
hecho, sin embargo, no implica una contradiccién ya que se explica por la
transformacién que le antecede: la cabeza de la Virgen del Carmen es apropiada por los
paucartambinos que mandan a esculpir el cuerpo de madera de la imagen(3). Esta
apropiacion se expresa en el relato justamente en el hecho de que después que la
cabeza de la virgen es complementada con el cuerpo, la entrada se realiza desde la
selva (que representa el antisuyu, region a la que pertenece Paucartambo) y no desde la
entrada del qullau de donde viene Dofia Bengolla. En este relato, al igual que en el
anterior, la apropiacion de la Virgen del Carmen, que es foranea en el pueblo, se explica
por una transformacion.

La segunda transformacion que sucede en esta version se expresa en la relacion
cabeza/cuerpo de la imagen. Esta relacién ademas reemplaza el dualismo de las dos
imagenes que se encuentra en la version anterior. Esta relacion que puede ser
interpretada en el sentido de opuestos: cabeza/cuerpo; arriba/abajo; Qullau/
Paucartambo (Antisuyu), constituye una relacién de oposicion que se expresa en
términos de complementariedad, en el sentido que Unicamente cuando se talla el cuerpo
de madera la imagen estd completa y puede entrar en andas al pueblo y a la iglesia(4).
Esta complementariedad se extiende al &mbito geogréfico y cultural por el hecho de que
la imagen es visitada anualmente por los danzantes qulla. Si bien se da una
transformacion en términos de apropiacion de la imagen, ésta no es absoluta ya que el
vinculo de la virgen con su origen, representando por los danzantes qulla, no se rompe.

1.3 Versioén recopilada por Segundo Villasante, |




109

«En el siglo XVI fueron enviadas de Espafia dos imagenes de la Virgen del Carmen para
los Corregimientos de Paucartambo en el Cusco y Paucarqolla en el departamento de
Puno. Las imagenes tenian diferentes estaturas, siendo una de ellas mas linda que la
otra. La imagen mas alta en estatura y la mas linda fue llevada a la capital
Paucartambina, mientras que la imagen pequefia y menos linda, llegé a Paucarqolla,
causando el descontento de los paucargollefios, quienes iniciaron las reclamaciones
aduciendo que se habia producido confusion y errores en los envios. Las reclamaciones
no surtieron su efecto y los habitantes no tuvieron otro camino que quedarse con la
imagen que les correspondié. En cambio, los paucartambinos celebraron con mucha
pompa la suerte de poseer la imagen mas grande y mas hermosa, situacion que jamas
olvidaron los paucarqollefios, limitAndose a realizar largos viajes anuales con motivo de
las festividades, conduciendo piaras de llamas con cargamento de cecina, queso,
cafiiwa y otros productos para intercambiar con utensilios de madera (bateas, ruecas,
molenillos, etc.) cuyos viajes en el fondo llevaba el deseo de asistir para ofrecer a la
Virgen sus cénticos y sus bailes, surgiendo la danza de los Qollas, en cuyos canticos se
aprecian el sufrimiento del largo viaje cuando dice: Paukargolla llagtaymanta,
Novenaykita yuyarispa. Musphpay, musphay purimuni. Qolla Kaspapas. Llamero
kaspapas»(5) (Villasante: 1980, 135-136).

En esta version aparecen las relaciones espaciales y culturales que se encuentran
en el primer relato: dos imagenes de la Virgen del Carmen son enviadas desde Espafia
a dos regiones sur-andinas -esta vez el «origen espafiol» de la imagen es aun mas
evidente que en el primer relato-; cada una de las dos imagenes es enviada a un lugar
distinto: Paucartambo (Cuzco) y Paucarqulla (Puno). Es en esta segunda relacién que
quiero detenerme. Como ya he establecido en la discusion de las dos versiones
anteriores, la existencia de dos virgenes, cada una destinada a un pueblo distinto, alude
a una relacion de oposicion entre ambos espacios geoculturales. En esta version el
dualismo de estos opuestos se define en términos jerarquicos. Una imagen es mas
grande y mas bella que la otra.

El nucleo de esta version se encuentra en la confusion del destino de ambas
imagenes, que resulta en beneficio de los paucartambinos, quienes reciben la imagen
mas grande y bella que originalmente estaba destinada a Paucarqulla. Aparece
nuevamente la nocién de transformacion, que en este relato tiene consecuencias a nivel
de la ubicacion jerarquica de Paucartambo y Paucarqulla. De la inversion de las
imégenes, valoradas distintamente, resulta la ubicacion superior de Paucartambo en
relacién con Paucarqulla.

Lo que se establece en este relato es que la presencia de la imagen de la Virgen
del Carmen, que se encuentra en Paucartambo, es resultado de una transformacion
mitica. La relacion entre Paucartambo y Paucarqulla se establece ademas en términos
competitivos(6), lo que se expresa en el reclamo que hacen los habitantes de
Paucarqulla con el fin de recuperar su imagen. Esta relacion competitiva y de oposicion
dentro de un contexto transformativo resulta en un orden jerarquico en el cual
Paucartambo es valorado como superior a Paucarqgulla. La visita anual de los qulla a la




110

Virgen del Carmen en Paucartambo reafirma la relacién de oposicibn complementaria
entre ambos lugares.

En la discusion de estas tres primeras versiones, he querido llamar la atencién
sobre el origen foraneo de la imagen de la Virgen del Carmen en Paucartambo. La
presencia de ella en el pueblo se explica, por lo tanto, en términos de una
transformacién mitica que establece una relacion de complementariedad y de jerarquia
entre opuestos. Este dualismo se expresa principalmente en términos espaciales:
Paucartambo (Antisuyu) versus el Qullau, oposicion que también puede ser interpretada
como «mundo de adentro» versus «mundo de afuera», asi como se define a nivel del
ritual en las danzas y en la representacion de la guerrilla.

En las siguientes tres versiones es posible encontrar los mismos elementos -
oposicion, jerarquia y transformacion- que he discutido en el andlisis de las tres
anteriores. Pero lo que quiero resaltar esta vez es la relaciéon entre los personajes que
intervienen en cada una de estas tres versiones. Cada una de ellas tiene protagonistas
distintos: en un caso los esclavos negros, en el otro, los habitantes del Qullau y, en el
tercero, los habitantes de la selva (Antisuyu). Estos tres protagonistas y su relaciéon con
la imagen de la Virgen del Carmen dan origen a las tres danzas més importantes de la
fiesta: los ghapaq negro, los ghapaq qulla y los ghapag ch’unchu. Si pretendiera un
acercamiento a los relatos aqui presentados en términos de «verdad», es decir, tratar de
descubrir la version correcta, la existencia de los distintos protagonistas apareceria
como una contradiccion. Por el contrario, considero que estas versiones constituyen
parte de un sistema mitico mayor en el que cada una de ellas se complementa con las
otras. Por un lado, estas tres versiones explican la importancia que las tres danzas
mencionadas tienen en el ritual, asi como su cercania a la virgen durante los eventos
festivos. Por otro lado, la existencia de estas tres versiones alude a la competencia entre
las comparsas por ubicarse mas cerca de la virgen y asi colocarse favorablemente en la
jerarquia ritual que se establece entre ellas. Ademas, las tres versiones resultan
complementarias en el sentido que los tres personajes distintos estan vinculados, uno a
Lima, el otro al Qullau y el tercero al Antisuyu.

1.4 Version recopilada por Segundo Villasante, I

«En la época de la Colonia, Paucartambo era una region muy notable por la produccion
de minerales de plata, zinc, vanadio y posiblemente oro en las regiones de la
Alcumbrera y Qolgeurkuna. En las selvas del Q'osfiipata habian florecientes haciendas,
pertenecientes a familias espafiolas. Como quiera que los aborigenes o nativos no
estaban preparados para trabajos forzados y de técnicas especiales, fueron traidos de la
costa numerosos grupos de negros, especialmente de Lima y Potosi, donde la
veneracion de la advocacion de la Virgen del Carmen era muy popular en el Rimac,
barrios Altos y La Legua.

Todos los afios los mineros y agricultores negros, llegaban a las festividades trayendo
sus sufrimientos, dedicando sus canticos y bailes, a cuya consecuencia surgio la danza
de los Negros, que en aquellas épocas eran de dos clases: Los Qhapaqg Negros y los




111

Wagqcha Negros. Uno de los hermosos pasacalles dice: Morenito chiquito, no hay que
llorar, aunque vengan trabajos forzados. La Virgen del Carmen nos dara vida. Lima y
Potosi, todo he andado. Vamos bailando, vamos cantando.

Esta es la expresion genuina de los negros de la costa, que llegaron hasta Paucartambo,
para pedir a la Virgen del Monte Carmelo que intercediera para su liberacion del estado
de esclavitud en que vivian en la época colonial» (Villasante: 1980, 138-139).

Este relato no explica propiamente la presencia de la imagen de la Virgen del
Carmen de Paucartambo; sin embargo, lo incluyo en esta discusion porque, segun esta
version, la presencia de los esclavos negros en la regién de Paucartambo favorece el
culto y la celebracion de la Virgen del Carmen, especialmente debido a la creacién de
dos danzas: wagcha negro y ghapaq negro. En este relato, si bien los esclavos negros
no son los que traen la imagen de la virgen al pueblo, si traen consigo la devocion por
ella. Su presencia en Paucartambo es presentada como positiva no solamente porque
enriquecen el culto a la Virgen del Carmen, sino también porque contribuyen a la
creacion de riqueza material en la regién. En el relato se dice que los esclavos negros
fueron llevados a la regién con el objetivo de realizar trabajos para los cuales los
aborigenes de la selva no estaban preparados.

En este sentido, la llegada de los esclavos negros desde Lima y Potosi establece la
relacion espacial entre Lima, Paucartambo y el altiplano (Potosi), a la que he hecho
referencia en la discusion de las versiones anteriores. Los esclavos negros tienen en
este relato el rol de intermediarios entre estos polos opuestos. Es desde esta posicion
gue desarrollan las expresiones de devocion a la Virgen del Carmen, a la que le bailan
pidiendo su liberacién. Aqui, la danza aparece como ofrenda y como la expresién propia
de un grupo. Pero la danza adquiere una caracteristica mas: su ambigledad. En este
relato la expresién coreografica de los esclavos negros se manifiesta en dos versiones:
la danza de los waqcha negro y ghapaq negro. Ambas danzas estan adjetivizadas como
opuestas: waqcha - pobre versus ghapaq - rico; ambas son versiones opuestas de una
misma expresion y ambas son dedicadas a la virgen. Aparece aqui nuevamente el
elemento de la ambigledad, que en los demas relatos estaba expresado por la
existencia de dos imagenes opuestas.

1.5 Version recopilada por Segundo Villasante, Il

«Desde siglos atras y en los meses de invierno y primavera, llegaba a Paucartambo
numerosas piaras de llamas por los caminos de herradura de los sistemas orograficos
de la Alcumbrera, Qapana, Pirwayani que pasando por el Ausangati trasmontaban al
sistema del Nudo del Vilcanota, hasta llegar al sistema orografico del Qollao. Eran los
habitantes del Altiplano con sus caracteristicos vestuarios, monteras rectangulares que
trasmontaban las altas cordilleras, junto a numerosos grupos de camélidos peruanos,
cargados de ricos quesos, cecinas, cafiiwa, ollas, chufio y moraya que enjaezados con
hermosas soguillas llenas de campanitas y sonajas, ingresaban triunfantes en la ciudad
paucartambina, para alojarse generalmente en los canchones de Karpapampay
Kallispuquijio.




112

Una mafiana, uno de estos qollas viajeros encontré muy sorprendido la cabeza muy
linda de la Virgen del Carmen, en una de las vasijas de su cargamento, hallazgo que fue
entregado a una de las Sefioras mas encumbradas, quien mandé esculpir la imagen que
actualmente se venera.

Desde entonces, todos los qollas viajeros le rinden fervoroso homenaje con sus
hermosos céanticos y bailes caracteristicos de la danza de los Qollas» (Villasante: 1980,
137-138).

El relato de los qulla viajeros es muy similar al de Dofia Bengolla, pero en éste es
un qulla el que encuentra la cabeza de la virgen entre las ollas que trae en su equipaje.
Asi se establece nuevamente la relacion espacial entre el Qullau y Paucartambo. En
esta version, los qulla entregan la cabeza de la Virgen del Carmen a una mujer
paucartambina, que manda a esculpir el cuerpo de la imagen. Aqui también la escultura
del cuerpo funciona como forma de apropiacion de la virgen; es decir, transforma la
imagen de foranea en paucartambina. Esta transformacion obliga a los qulla a volver
cada afo a rendirle homenaje con sus danzas, con lo cual se explica el origen de la
danza del ghapaq qulla. El hecho de que los qulla vuelvan cada afio a visitar a la virgen
sugiere, por otro lado, la interdependencia entre el Qullau y Paucartambo; ellos han
perdido la imagen, pero contintan ligados a ella a través de sus danzas.

1.6 Version recopilada por J. Roel Pineda

«Hace muchos afos cuando en el valle de «Q’osfiipata» habia cerca de 360 haciendas,
y dicho valle era el mas rico y poderoso de cuantos pertenecian a los espafioles, existia,
como en otras regiones de la selva, un templo en Asuncién. Esta imagen -la de madera,
muy pesada- era llevada a Paucartambo para el dia de Corpus, como sucedia con todas
las otras imagenes de Santos de la Selva.

Cierta vez se rebelaron los salvajes y con feroz brutalidad destruyeron y quemaron las
haciendas del Valle, dieron muerte a los habitantes blancos y atacaron, finalmente a la
Iglesia.

Las flechas que dispararon los salvajes hirieron el cuerpo de la Virgen (La madera que
forma su cuerpo tiene algunas partes desastilladas: el ojo y el pecho, y esto lo muestran
los vecinos). Y, finalmente, segin unos arrojaron la efigie al «xAmaru Mayo» (Rio de
Serpiente), que desde entonces se llama Madre de Dios, por haber arrastrado la imagen
y haberla posado sobre una isla de la Selva, lugar desde el que se la recuperé y trasladé
a Paucartambo. Segun algunas versiones, en la isla, ademas de la imagen de madera
se hall6 otra de yeso, pero que sélo pudieron sacar la primera, no habiendo podido
localizar la isla para extraer la otra imagen. Segun otras versiones, la Virgen fue atacada
por los salvajes en el momento en que era trasladada al Corpus de Paucartambo. Las
flechas también, en este caso, hirieron su cuerpo.» (Roel: 1950, 61)(7).




113

Este relato es mas complejo y distinto que los dos anteriores. Una primera lectura lo
calificaria como contradictorio en el sentido que los danzantes del ghapaq ch’unchu,
quienes representan a los habitantes de la selva, bailen para la virgen y son ademas
conocidos en la tradicién oral como los danzantes preferidos y los guardianes de la
imagen. Por otro lado, el relato no hace referencia explicita sobre el origen de la danza
de los ghapaq ch’unchu, ni al origen foraneo de la imagen de la Virgen del Carmen. Sin
embargo, la ambigliedad y el principio de transformacion aparecen en este relato con
mayor claridad.

La imagen de la Virgen del Carmen no es foranea al interior de la regién del
Antisuyu, a la que pertenece Paucartambo, pero ella aparece vinculada a lo «espafiol»
ya gque se encontraba en una de los templos de las haciendas(8) de las que las familias
espafiolas eran propietarias. Es de esta manera que se hace alusion al origen foraneo
de la imagen. Se repite también el patron de desplazamiento espacial de la imagen, pero
esta vez al interior de una misma region y con un detalle adicional: el recorrido que
realiza la virgen es interrumpido por el ataque de los habitantes salvajes de la region del
Antisuyu, que se conocen con el nombre de ch’'unchu. Este ataque que ademas es
contra los espafioles y la iglesia, lo cual refuerza la oposicion entre lo «espafiol» y lo
«nativo», expresa la existencia de un abierto conflicto que se resuelve al interior del
relato en términos de una transformacion que se manifiesta fundamentalmente en dos
hechos. En términos espaciales, implica el traslado de la imagen de una hacienda de
espafioles al pueblo de Paucartambo. Este traslado puede ser interpretado en términos
de propiedad sobre la imagen. Paucartambo no sélo pertenece a la regién del Antisuyu,
sino que en el relato aparece como el punto central de la region: en la fiesta de Corpus
Christi todas las imagenes de la selva eran llevadas a Paucartambo. Las haciendas por
el contrario son concebidas como el espacio ocupado por los espafioles. El traslado de
la imagen desde un espacio local -identificado con la propiedad espafiola- a un espacio
regional -el pueblo de Paucartambo como centro de la region del Antisuyu- significa
entonces la apropiacion de la imagen por parte de los habitantes de la region, es decir,
de los ch’'unchu. De esta manera, el relato explica el hecho de que en la fiesta de la
Virgen del Carmen de Paucartambo, los danzantes del ghapaq ch’unchu, identificados
con los habitantes de la selva y del Antisuyu, sean referidos en la tradicion oral como los
danzantes preferidos y los guardianes de la imagen. Este status de los danzantes del
ghapaq ch’unchu se explica justamente por la transformacién mitica de la imagen en
cuanto a su traslado espacial(9). Esta transformacion se ve reforzada en el relato por un
segundo evento: el cambio del nombre del rio Amaru Mayu que luego recibe el nombre
de rio Madre de Dios. En este hecho se observa la transformacién de un nombre
guechua a un nombre espafiol, es decir, de un nombre nativo a un nombre foraneo. Sila
comparamos con la transformacién espacial y de pertenencia de la imagen arriba
mencionada, ésta resulta siendo una transformacioén inversa a la anterior. Esto alude a
dos aspectos importantes, ya mencionados anteriormente, contenidos en el relato y en el
ritual: la ambigUedad y el dualismo complementario.

La transformacion se da en dos sentidos, por lo tanto, la apropiacién de la imagen
por parte del pueblo de Paucartambo no significa la pérdida del contenido espafiol
relacionado a la imagen, sino mas bien la asimilacion de éste por parte de sus nuevos




114

«duefios». La ambigliedad de la transformacion mitica de la imagen haré posible
explicar luego su status como representante de la identidad mestiza paucartambina que
se presenta como una sintesis entre lo «indigena» y lo «espafiol» (u «europeo»). He alli
la vigencia de este relato, aparentemente contradictorio, y del status ritual que
mantienen los danzantes del ghapaq ch’unchu en la fiesta y en la representacion de la
guerrilla.

La ambigliedad expresada en esta transformacion alude ademas al hecho de que la
imagen no pierde el vinculo con su origen «espafiol» que sigue siendo una caracteristica
latente en ella, que puede imponerse nuevamente. En el relato, esta interpretacion se
sustenta en el hecho de que son dos imagenes distintas, una de madera y otra de yeso,
las que se encuentran en el rio y que solamente una es llevada a Paucartambo; la otra
permanece fuera del espacio del pueblo. La existencia de dos imagenes, una en
Paucartambo y otra fuera del pueblo, argumento que también aparece en otras
versiones (versiones 1y 3), alude a la existencia de dos espacios geograficos y
culturales opuestos pero interdependientes. En otras versiones (versiones 2 y 5), la
ambigiiedad es creada por la union cabeza/cuerpo de la imagen, ya que cada una de
estas partes es aportada por un grupo distinto: la cabeza es traida del Qullasuyu y el
cuerpo se hace en Paucartambo; y si bien la imagen queda en Paucartambo, el vinculo
con los qulla no se rompe ya que ellos la visitan anualmente.

Como mencioné al inicio de esta seccion, he considerado las seis versiones que
aqui presento como variantes que forman, el universo mitico que explica el origen de la
imagen de la Virgen del Carmen y su pertenencia al pueblo de Paucartambo. He hecho
un breve andlisis de cada una de las versiones, a continuacion y a manera de resumen,
voy a referirme a los temas que surgen de la lectura y comparacion de las seis versiones
como partes complementarias de un mismo sistema.

Segun los relatos, la imagen de la Virgen del Carmen del pueblo de Paucartambo
llega de fuera, por lo tanto, ella es extranjera. La pregunta central que se plantea
entonces es a donde y a quién pertenece la imagen. Tanto los relatos como el mismo
ritual de la fiesta de la Virgen del Carmen deben ser entendidos como respuestas a esta
pregunta. Es por esto que considero las versiones que estoy analizando como discursos
miticos, ya que su sentido principal es de naturaleza reveladora(10): ¢ Como se explica
la apropiacion de la imagen por parte del pueblo de Paucartambo?

La imagen de la Virgen del Carmen se caracteriza en los relatos por su naturaleza
ambigua. Esta ambigliedad se expresa ya sea en la existencia de dos imagenes
distintas y opuestas (pequefa/ grande; bella/no bella; madera/yeso) o en la dualidad
cabeza foranea/cuerpo hecho en Paucartambo; cabeza de yeso/cuerpo de madera. El
elemento ambiguo que se manifiesta también en otros elementos del relato plantea la
existencia de dos mundos opuestos: fuera del pueblo/dentro del pueblo; en términos
espaciales y culturales esta oposicion se expresa como Qullasuyu/Antisuyu, puna/ valle,
espafiol/nativo, local/regional y, en términos étnicos la oposicién se plantea como
mestizo/indigena. Volviendo al discurso mitico, entonces, la apropiacion de la imagen se
explica por el principio de transformacion; ya sea por el traslado espacial de la imagen




115

de uno de los polos del par de opuestos al otro, 0 porque se agrega el cuerpo a la
cabeza de la imagen. Esta transformacion es posible por la naturaleza ambigua de la
imagen y por una relacion de competencia entre los pares de opuestos.

Esta relacion competitiva solamente se insinda brevemente en las distintas
versiones, pero aparece con mas claridad cuando se comparan entre si las versiones
4,5y 6. En estas tres versiones se explica el surgimiento de tres de las danzas que se
presentan en la fiesta de la Virgen del Carmen. Cada una de ellas esta vinculada a un
grupo étnico determinado que apela a su relacién exclusiva y privilegiada con la virgen.
La existencia de tres versiones distintas, cada una protagonizada por un grupo étnico
diferente, no expresa una contradiccion sino la relacion de competencia por conquistar
un lugar privilegiado dentro del espacio mitico vinculado a la virgen y por presentarse
como el responsable por la devocion hacia ella. Creo que esto se debe a que las
historias, tanto de la aparicion de la Virgen del Carmen en el Monte Carmelo, como del
origen de la efigie que se encuentra en Paucartambo, no tienen importancia para sus
devotos, ya que lo que se pretende explicar es su pertenencia en términos miticos. En
este sentido quiero citar a Marzal (1983, 47) quien afirma que las imagenes de santos en
la sociedad andina tienen importancia como fuente de poder sagrado y no como modelo
de vida:

«La capacidad de intercesion se debe a que el santo, por ser seguidor y mensajero de
Dios, participa de algiin modo del poder divino. En cambio, la dimensién de modelo no
ha podido desarrollarse por el desconocimiento que la gente tiene de la vida histérica del
santo. Por eso, el santo funciona mas bien como mito, pues conserva su existencia real
y aun la ha aumentado en el proceso de mitificacion, y como mito el santo es una fuente
de poder sagrado, (...)» (Marzal: 1983, 47).

La competencia expresada en las tres versiones que se refieren al surgimiento de
las comparsas de negros, qulla y ch’'unchu, encuentra su contraparte en el ritual. En la
fiesta, las tres comparsas en cuestién son aceptadas como las mas cercanas a la virgen,
pero cada una de ellas lucha por ubicarse en un lugar mejor dentro de la jerarquia ritual.
Quiero resaltar que se ha llegado a un punto en el que el discurso mitico ya no se
explica por si mismo, sino que tiene que ser analizado en relacion al discurso ritual. La
nocién de competencia al interior del discurso mitico, por ejemplo, se entiende con
mayor claridad cuando se toma en cuenta la dindmica entre las distintas comparsas de
danzantes al interior de la fiesta y cuando se analiza la representacion de la guerrilla, en
la que el personaje del ghapaq ch’unchu juega un papel fundamental en el tema de la
apropiacion de la imagen.

Volviendo a la discusion de los relatos, la nociéon de competencia toma su expresion
mas clara en la version que se refiere al ataque de los ch’'unchu a la imagen y a los
hacendados espafioles. Es a consecuencia de este abierto enfrentamiento entre dos
grupos opuestos que surge la transformacién mitica de la imagen. Sin embargo, ésta no
implica una transformacién en una sola direccién. Es justamente por la naturaleza
ambigua de la imagen de la Virgen del Carmen que la trasformacién se plantea en
relacion con dos pares opuestos, pero complementarios. De tal modo que si bien uno de




116

los grupos se apropia de la imagen, esto no significa que ella pierda su vinculo con el
grupo opuesto. Por el contrario, es ella la que crea una relacion de interdependencia
entre ambos pares de opuestos; la propiedad sobre la virgen aparece como una
respuesta reversible y abierta. Los pares de opuestos son interdependientes y la
respuesta por la propiedad de la imagen determina la relacién jerarquica entre ambos
polos.

Por ultimo quiero referirme al hecho de que Paucartambo aparece, y asi lo tomo
dentro de la discusion, como la entidad que delimita un universo cultural que se
circunscribe a los limites fisicos del pueblo. Pero la relacién de interdependencia con el
exterior y la presencia de elementos ambiguos otorga la suficiente libertad a los actores
sociales para redefinir constantemente los limites sociales de este espacio, y asignarle el
contenido que consideren apropiado segun sus circunstancias histéricas. La imagen de
la Virgen del Carmen pertenece a Paucartambo, ¢ pero quiénes son los paucartambinos?
Aqui es donde se vuelve a plantear la interdependencia entre los discursos mitico y
ritual. He discutido anteriormente como a través de las danzas se busca definir la
identidad de los paucartambinos y como a través de ellas las personas y grupos
acceden a esta identidad. Dentro de esta linea de razonamiento, las estructuras que el
investigador puede encontrar en los discursos mitico y ritual constituyen los marcos al
interior de los cuales los actores sociales manipulan contenidos y los explican. En las
siguientes secciones quiero discutir estas estructuras, asi como se dan en el ritual. En el
siguiente capitulo voy a detenerme ampliamente en el papel que juega la mascara al
interior de la estructura del discurso ritual.

2. La secuencia festiva: respuesta a una situaciéon de peligro ritual

En esta seccién quiero discutir la estructura temporal y espacial de la fiesta de la
Virgen del Carmen en Paucartambo. Siguiendo con la linea de reflexion expuesta en la
seccién anterior, concibo el cronograma festivo como una respuesta draméatica al
conflicto principal planteado en el discurso mitico: ¢a quién pertenece la imagen de la
Virgen del Carmen? La fiesta esté constituida por una secuencia de ceremonias en las
cuales la pertenencia de la imagen de la virgen por parte de los paucartambinos se ve
amenazada de manera progresiva. Esta situacion, que denomino de peligro ritual, exige
una respuesta en el sentido de una reapropiacion de la imagen, es decir, de una
actualizacion de la transformacién mitica de la virgen (descrita en la seccién anterior).
Esta respuesta se realiza en la representacion de la guerrilla. En este sentido, la fiesta
es el evento anual a través del cual se renuevan ritualmente y de manera colectiva los
lazos de reciprocidad con la Virgen del Carmen. La apropiacion ritual de la imagen
implica también la renovacién de la identidad que ella representa; en un sentido social, la
creacion de lazos rituales con la imagen resulta en una seleccién de individuos y grupos
gue son reconocidos como parte de esta identidad.

2.1 Descripcion del cronograma festivo

Por lo general, en las fiestas religiosas andinas se observa una estructura temporal
de tres dias: la vispera, el dia central, y el dia de despedida o de kacharpari como es




llamado en el sur-andino. Si bien la fiesta de la Virgen del Carmen tiene una duracion
total de 5 dias (del 15 de julio al 19 del mismo mes), todas las actividades se agrupan en
tres grandes momentos que concuerdan con el patron festivo de tres dias, y a los cuales
denomino: entrada, climax/transformacion y despedida.

CUADRO VI

Esquema cronlogico de la fiesta

Fecha
Eneroy
Pascua de
Resurreccion
Mayo
Después de
Corpus

Christi

1 de julio

15 de julio

16 de julio

Actos festivos

Hurk’akuy
preparativos/

Yuyarichikuy

Alistakuy
Misa de despierto
Preparacion del vestuario

Momento festivo

Antesala

Llant’akuy

Ensayos de los grupos de danza

La vispera
Arreglo de la virgen

Entrada

Camaretazos y Repique de campanas

La Entrada

Cera Apaykuy
Visperas

Qonoy

Fuegos artificiales
Baile popular
Alba

Visita al albazo

Dia central

Misa de aurora

Visita a los cargos pasados
Misa de fiesta

Bosque

Climax/
Transformacion

117



118

Once
Almuerzo
Procesion
Baile popular

17 de julio Tercer dia
Misas de bendicion
Visita al cementerio
Visita a la carcel
Procesion al puente Carlos 1l
Guerrilla
Kacharpari

18 de julio Dia del watatiyaykuy Despedida
Watatiyaykuy
Bendicion y recibo de los Cargos
Hoqarikuy
Ultima bendicién
Kacharpari

19 de julio Dia del hampinakuy o Kacharpari Despedida
Hampinakuy
Walganche
Cambio de ropas de la virgen

hasta ,Misas del novenario Se diluye el
mediados tiempo festivo
de agosto

Los actos vinculados a la celebracion de la Virgen del Carmen se distribuyen a lo
largo de todo el afio; incluyen los preparativos, los trabajos para conseguir el dinero y la
ayuda necesaria para correr con los gastos, las misas, las reuniones de comparsas, los
ensayos, las actividades de las comparsas(11), la celebracion que hacen los migrantes
paucartambinos a la Virgen del Carmen en Lima(12) e, incluso, las experiencias
vivenciales, especialmente suefios(13) y milagros vinculados a su culto. Sin embargo, mi
andlisis se centrara en un espacio y tiempo fijos, del 15 al 18 de julio, que son los dias
de fiesta y que suceden en el pueblo. Considero que la fiesta delimita un espacio ritual,
gue es el del pueblo; y un tiempo ritual, gue comprende las celebraciones que se
realizan en la fecha indicada. Es en este tiempo y espacio rituales que se sintetizan los
temas centrales de la celebracion a la Virgen del Carmen y que se da respuesta al
conflicto principal acerca de la apropiacion de la imagen. En la descripcion del
cronograma festivo me detendré en algunos actos que considero importantes para
entender la estructura dramatica de la fiesta en la que actdan las danzas y las mascaras.
A continuacion presentaré una lectura interpretativa del esquema temporal y espacial de
la fiesta.




119

El hurk’akuy lo realizan el prioste y los karguyuq de las distintas danzas entre el 1
de enero y la Pascua de Resurreccion, con el fin de sellar los compromisos con las
personas que con anterioridad se han ofrecido a colaborar con aportes en dinero o en
productos para la celebracién de la fiesta. El prioste, que da inicio a esta serie de
ceremonias, visita a los posibles colaboradores con la hurka, que consiste de un plato
tipico, una porcion de panes y una botella de vino o cervezas.

En el mes de mayo se realiza el llant’akuy, que es el preparado de la lefia o llant’a
para cocinar durante los dias festivos. Para ello se compromete a las personas
especializadas en el corte de arboles, quienes se reuniran para cumplir con este trabajo.
Segun la costumbre, esta faena debe ser acompafiada por una buena comida, cervezay
cigarros.

Después de Corpus Christi, el prioste y los fundadores realizan nuevas visitas de
cortesia a las personas que se han comprometido a colaborar. A este acto se le llama
yuyarichikuy, y se realiza con el fin de recordar y reafirmar los compromisos contraidos.
El yuyarichikuy es una forma de control social que reemplaza la institucion de contratos
escritos. El incumplimiento de estos compromisos esta sujeto a ciertas presiones. Se
cree que la virgen puede mandar un castigo provocando alguna enfermedad o fracaso
economico; por otro lado, los rumores en el pueblo podrian dafiar la reputacion del que
haya incumplido.

El 1 de julio se celebra la misa de despierto que da inicio a la Ultima etapa de los
preparativos para la fiesta denominada el alistakuy. La misa de despierto es la primera
de las misas del novenario que se realizaran diariamente hasta mediados de agosto por
encargo de distintos devotos.

Como parte del alistakuy se observan otros elementos indicando que la fiesta ya
esta muy proxima. En muchas casas se ven a las madres, esposas, hermanas o a los
mismos danzantes arreglar el vestuario. Se cambian los adornos, se vuelven a hacer los
bordados, se manda a pintar y a restaurar las mascaras y se limpian los zapatos. La
llegada de los paucartambinos que residen fuera y la de los visitantes que vienen para
participar en la fiesta también altera el panorama cotidiano del pueblo, creando un
ambiente festivo. Durante todo el afio, el pueblo de Paucartambo es muy tranquilo y por
sus calles transita poca gente. Solamente los camiones que pasan por el pueblo, ya sea
en direccion a la selva o al Cuzco, trastocan por cortos momentos la rutina. Los Unicos
dos restaurantes de Paucartambo estan ubicados en la carretera para atender a los
transelntes. Algunos dias antes de la fiesta, sin embargo, el pueblo empieza a llenarse
de gente y aparecen algunos vendedores ambulantes que venden comida, ya que los
dos restaurantes no pueden abastecer la demanda.

La fiesta coincide con una feria de productos agricolas, artesanales e industriales
a la que llegan comerciantes de Sicuani y Puno, asi como campesinos de las
comunidades de esta y otras provincias que se encuentran en el radio de influencia de
Paucartambo(14). Esta es en realidad la Unica ocasion en la que el mercado de




120

Paucartambo adquiere un nimero de asistentes significativo. Los comerciantes arman
sus tiendas en la calle Marcavalle y Enrique Y&bar, especialmente asignada para ello, y
las vendedoras de alimentos se ubican en la entrada al pueblo y, durante la noche,
alrededor de la plaza. Algunos paucartambinos improvisan pequefios cafés, ya que
durante el afio no es negocio implementar un restaurante.

La municipalidad tiene especial cuidado en preparar todo para la fiesta. Es
obligacion limpiar el pueblo y pintar las fachadas de las casas, colegios e iglesia con
cal(15). Las casas blancas con puertas, ventanas y balcones azules es la imagen
caracteristica de Paucartambo.

Unos quince dias antes de la fiesta, las comparsas de danzantes se retinen en
las noches para ensayar con los nuevos integrantes, ya que los demas conocen la
danza perfectamente. En muchos casos estos ensayos, terminan siendo so6lo reuniones
en las que se resuelven problemas internos de cada comparsa, se establecen y
reafirman las jerarquias al interior de ellas o, simplemente, se pasa un momento en
grupo conversando y bebiendo(16). De todos modos, estos ensayos, llevados con mayor
o menor regularidad, van creando el ambiente festivo y reiinen al grupo para que esté
listo cuando llegue el momento de la fiesta.

Un dia antes de la fiesta, un grupo de mujeres, en privado, se encarga de vestir a la
imagen de la virgen con los trajes de fiesta, mientras que otro grupo arregla el anda en la
iglesia. Luego, la imagen es llevada al altar del templo donde es colocada en el anda.
Detras de ella se extiende una tela roja muy grande que le sirve de marco. En cada uno
de los extremos superiores de esta tela se coloca un pequefio mufieco; al lado izquierdo
de la imagen va un danzante del ghapaqg qulla y al lado derecho, uno del ghapaq negro.
Ambos personajes pertenecen a las dos Unicas comparsas que le cantan a la Virgen del
Carmen.

2.2 Lavispera, 15 de julio

La fiesta se inicia formalmente el 15 de julio y se anuncia a medio dia con
camaretazos y repique de campanas. Poco a poco el pueblo va siendo invadido por los
magqgt'a que recorren las calles haciendo bromas con la gente, siempre en quechuay
hablando en falsete. A los magt'a, solos 0 en grupo, se les vera en este rol durante todos
los dias de la fiesta, a toda hora y en todo lugar(17).

Mientras tanto, los danzantes vestidos de «civil», es decir, sin disfraz, se han
reunido con los demas miembros de su comparsa en lugares preestablecidos donde se
pondran sus trajes respectivos para realizar la entrada, ceremonia en la cual las
comparsas de danzantes se dirigen al templo acompafiadas por su respectivo conjunto
musical. La entrada se inicia entre las dos y las tres de la tarde y es un acontecimiento
de especial importancia porque abre definitivamente el espacio y tiempos rituales de
esta festividad.




121

La entrada tiene un sentido teatral ya que alude al hecho de que los personajes
representados en las distintas comparsas representan grupos foraneos al pueblo que
llegan a rendir homenaje a la virgen durante los dias de fiesta. Por esto mismo, el lugar
de reunién tradicional de cada comparsa se ubica fuera del lindero del pueblo, en la
direccidén que supuestamente provienen los personajes. Los ghapaq qulla, por ejemplo,
llegan de la region del qullau y se retnen en Miguel Huanca. Los ghapaq ch’unchu, los
majefio y los chukchu llegan de la selva de Q’usfiipata y se retinen en Pioq que queda a
la salida del pueblo por la carretera que va a Q'usiiipata. Los contradanza y mestiza
qullacha llegan de los pueblos del valle Sagrado. Los k'achampa llegan de las cordilleras
oriental y ultra-oriental(18). A grandes rasgos pueden establecerse cuatro puntos desde
los cuales entran las distintas comparsas de danzantes, cada uno de los cuales se ubica
en los extremos de los cuatro barrios que conformaban el pueblo(19).

CUADRO VI
Distribucion espacial de la ceremonia de la entrada

Virgen del Rosario
Majefios, ch’unchu, chukchu

Karpapampa
Waka-waka
El templo Auga chileno

Kallispuquio Qhapaq qulla
Sagra K’achampa
Siklla Qhapaqg negro
Mestiza qullacha Puente

Kenkomayu

Contradanza

Los danzantes, vestidos de «civil», van llegando al lugar designado para su reunion.
Cada uno abre su maletin y empieza a disfrazarse, transformandose en el personaje que
le corresponde, entre conversaciones y bromas con sus comparieros. El conjunto
musical de la comparsa también asiste al lugar de reunion y empieza a ejecutar algunas
piezas musicales. Mientras tanto llega el karguyuq con la demanda, acompafiado por el
conjunto musical. Antiguamente, el karguyuq salia con el conjunto de musica a casa del
caporal de la comparsa de donde empezaba un recorrido por las casas de los
danzantes.

Una vez que todos tienen sus trajes puestos, el karguyuq entrega cerveza al
caporal del grupo, quien invita al resto de danzantes mientras los musicos tocan una
«diana»(20). Contintan las bromas y se conversa sobre la fiesta y la alegria de volver a
encontrarse. Para muchos paucartambinos que llegan a la fiesta de lugares lejanos, éste




122

es el momento de reencuentro con sus amigos y compafieros de danza. En algunos
casos, el caporal o el karguyuq se dispone a dar un pequefio discurso exhortando a los
danzantes a respetar los estatutos de la comparsa y a realizar un buen papel en la
fiesta. Finalmente, los danzantes se ponen sus mascaras; éste es el paso culminante de
su transformacién. Por lo general, un magt'a ha pasado la voz que la entrada ha
empezado; entonces los musicos entonan el pasacalle(21) y los danzantes salen del
lugar de reunién bailando, encabezados por su karguyuq, quien lleva la demanda.
Contindian con el pasacalle hasta llegar a la calle principal del pueblo, «Pérez
Armendariz» que desemboca en el atrio del templo. La gente también llega al templo
siguiendo a las comparsas cuyo recorrido, desde este momento, marcara los espacios
rituales. La aparicion de los magt'a fue un anticipo a esta invasion ritual de los distintos
personajes representados en las comparsas.

Sin un orden previamente establecido, los grupos han llegado sucesivamente
hasta el atrio de la iglesia a saludar a la virgen(22). Alli cada comparsa presenta parte de
su coreografia, hasta que llegue el siguiente grupo.

Alrededor de las 3 6 4 de la tarde, cuando ya todos los grupos han hecho su
entrada empieza el cera apaycuy o traslado de ceras. De casa del prioste(23) sale un
corso de dos filas encabezado por el prioste, sus familiares, invitados, autoridades y la
gente «notable»(24) del pueblo. Luego siguen los karguyuq seguidos de su comparsa. El
resto del pueblo, los campesinos de las comunidades que han bajado al pueblo en rol de
observadores y los visitantes se ubican a los costados del corso, a lo largo de todo el
camino hasta la iglesia.

La esposa del prioste lleva el guién(25), que es un armazén de madera y alambre
gue forma tres bolas colocadas verticalmente, una bajo la otra y de mas chico a mas
grande. Esta armazén esta revestida con una tela celeste y adornada con detentes,
escapularios, rosarios y medallas. Cada afio se hace un guién nuevo que queda en
manos de la familia que pasé el cargo. El guion es llevado generalmente por la esposa
del prioste en las misas y procesiones de la fiesta. El prioste mismo lleva la demanda y,
en la procesion, un estandarte de la cofradia de la Virgen del Carmen. Las demas
personas que integran el corso trasladan las voladoras, mufiecas ricamente vestidas y
enjoyados que llevan ese nombre porque representan angeles que se colocan alrededor
de la virgen, las flores que se llevan dentro de botellas con agua tefiida de colores(26), y
grandes cirios o ceras a las que se debe el nombre de este acto. Las autoridades
reciben los angeles voladores, las personas consideradas importantes llevan los cirios
enviados por los devotos, y los demas participantes, invitados por el prioste, trasladan
las flores. Las mujeres se ubican al lado izquierdo y los hombres al lado derecho del
corso. El cera apaycuy es el traslado de las ceras, flores y voladoras a la iglesia para
ofrecerlas como regalo a la Virgen del Carmen y adornar con ellas el altar y las andas de
la imagen.

El cera apaycuy, al igual que la entrada, es el momento de presentacion publica de
los que pasan el cargo y de las personas que estan vinculadas a él, es decir, de los que
integran el grupo de los «notables». Hoy, la gran mayoria de las personas que realizan




123

el cera apaycuy son personas que ya no residen en Paucartambo, pero que mantienen
sus vinculos y su prestigio en el pueblo justamente a través del control de los cargos
festivos.

Con este recorrido, ademas, se crea un vinculo espacial entre la casa del prioste,
las calles del pueblo y la iglesia, donde se encuentra la imagen de la virgen. El corso
entra a la iglesia a saludar a la Virgen del Carmen, acto por el cual el nuevo guiény la
demanda de la familia del prioste, son «autorizados» como simbolos de éste, de la fiesta
y de la virgen. En este sentido es interesante resaltar el hecho de que en el cera
apaycuy, los danzantes del ghapaq ch’'unchu van danzando al lado del prioste y su
esposa, quienes llevan el guion y el estandarte de la virgen, de la misma forma como lo
hacen cuando acompafian a la imagen durante su procesion, cumpliendo el rol de
guardianes y protectores de la imagen.

El corso va acompafiado también por los grupos de danza, cada uno con su
conjunto de musicos. En ese momento, como en el resto de la fiesta, las distintas
comparsas con sus respectivas melodias se veran y escucharan simultaneamente,
dando la apariencia de confusién y desorden.

Finalmente, el corso regresa a la casa del prioste. Las comparsas siguen
presentando sus danzas en la calle hasta el anochecer. A la orden del caporal de cada
comparsa, los danzantes se retiran para comer y para reunirse en la casa de su
karguyugq; de alli saldran a las once o doce para la ceremonia del alba.

Mientras tanto, en la iglesia, los sacerdotes de la parroquia cantan las ceremonias
de vispera. Finalmente, a las ocho de la noche mas o menos, el foco de atencion vuelve
a la calle. Alrededor de la plaza se han dispuesto montones de paja que se prenden con
fuego dando lugar al qonoy o fogata. Los ghapaq qulla, los ghapaq ch’unchu, los sagra y
los maqgt’a empiezan sus juegos saltando por encima de las fogatas, jugando y bailando
con la gente que se ha aglomerado en el lugar, y corriendo alrededor de la plaza
llevando pequerios fuegos artificiales. El recorrido con los fuegos artificiales y las fogatas
gue se han prendido en la plaza delimita un espacio circular en cuya frontera se
encuentra el pablico. Al centro de este espacio se delimita otro, en el cual también se
colocan los espectadores. Al interior de esta franja circular, que resulta de esta division
espacial, se desplazan los danzantes que contintan haciendo sus bromas y de vez en
cuando invitan a alguno de los observadores para bailar con ellos. Este mismo espacio
es el que se delimitara el tercer dia de fiesta para la representacion de la guerrilla.

A medida que transcurra la fiesta se irdn marcando espacios en el pueblo que
juntos forman un circuito en el que circula el poder ritual que es intercambiado en la
fiesta. Estos espacios se delimitaran a través de los recorridos de las comparsas, las
procesiones, y otros ceremonias de la fiesta. Por ahora quiero sefialar los cuatro puntos
ubicados fuera del pueblo (de donde vienen los grupos de danzantes), la iglesia, la casa
del prioste, y la plaza principal. A lo largo de la descripcion de la fiesta iré indicando los
espacios que se van integrando a este esquema espacial, para establecer un esquema
general de toda la fiesta.




124

En el centro de la plaza se construye un castillo de fuegos artificiales, que se
guemara después del qonoy; aunque ambas ceremonias se entremezclan en un solo
gran acto(27). Después de los fuegos artificiales, los conjuntos siguen tocando y la gente
baila en la plaza.

Aproximadamente a las diez de la noche la banda del prioste ofrece en el atrio de
la iglesia frente a las puertas cerradas del templo una serenata a la virgen, que es
seguida por el alba. En el alba, los distintos grupos de danzantes presentan sus
coreografias en el atrio de la iglesia, pero esta vez sin sus disfraces. Los danzantes
afirman que ésta es una oportunidad de presentarse «tal cual son» a la Virgen del
Carmen, ya que con sus disfraces no son ellos mismos(28).

2.3 El dia central 16 de julio

A las cinco de la mafiana se celebra la misa de aurora, y a las diez la misa de
fiesta, que en la mayoria de los casos esta a cargo del parroco de Paucartambo y el
arzobispo del Cuzco. Los ghapag qulla y los ghapaq negro son las Unicas comparsas
gue entran a la iglesia, hasta el lugar donde esta la virgen para ofrecerle sus cantos.
Después de la misa los conjuntos de danzas presentan sus coreografias en el atrio del
templo, que ahora tiene sus puertas abiertas.

A las once de la mafiana, aproximadamente, se realiza el bosque. Todo el
pueblo, las autoridades, los mayordomos y los grupos de danzantes se rednen en la
plaza donde, desde el balcdn de la biblioteca municipal(29), se tiran frutas y pequefios
objetos de la artesania tipica del pueblo. El bosque es un obsequio que el prioste le hace
al pueblo. Julio es la época después de las cosechas y antes de la primera siembra, de
tal modo que el bosque alude a un acto propiciatorio o de redistribucion de riqueza(30).
Algunos informantes se refieren a la fiesta de la Virgen del Carmen como una fiesta para
agradecer los frutos que ella les brinda cada afo. De esta manera, el prioste, quien es el
gue hace los regalos, se convierte en intermediario entre la virgen y sus devotos. Uno de
nuestros informantes recordaba a un prioste que en la ceremonia del bosque ofrecio
dinero de verdad, haciendo alarde de su bondad y riqueza.

En la actualidad se ofrecen naranjas y algunas artesanias en miniatura y K'intu
(arroz, mani, achote, coca y café). Son las personas designadas por el prioste y algunos
danzantes del ghapag qulla, asi como los magt'a los que se encargan de tirar los
regalos. Los asistentes se pelean por recoger estos objetos, y al mismo tiempo tienen
gue esquivar las naranjas que los ghapaq qulla tiran desde el balcon en son de broma y
juego con la gente.

A media mafiana, el prioste espera en su casa la llegada de sus invitados,
autoridades y comparsas para la entrega del once. El once consiste en una bolsita que
contiene once panes, de distintas formas que se obsequian a los fundadores, a las
comparsas y a los grupos de musicos, como un agradecimiento por su participacion(31).
En la misma casa del prioste se sirve el almuerzo al que asisten los invitados y las




125

autoridades del pueblo(32). En la casa del prioste (en un area grande y cuadrada) se
puede observar cémo cada comparsa se ubica en un lugar determinado. Aunque se
observa que los danzantes de una comparsa visitan a las demas para tomar unas
cervezas, cada comparsa se mantiene separada.

Ademas de la misa de fiesta, la procesién es el acto mas importante de este dia. La
procesion se inicia entre las tres y cuatro de la tarde. Es la primera de la fiesta y recorre
las calles que se encuentran alrededor del pueblo, luego la plaza y, finalmente, la calle
Pérez Almendariz de regreso a la iglesia. La virgen, en andas, es acompafada por el
prioste, los karguyugq, los conjuntos de danzantes, las autoridades y sus devotos.
Mientras tanto los sagra se suben a los techos y balcones de las casas para ver pasar a
la virgen ya que por su condicion de diablos no pueden acercarse a ella. Ellos dicen que
tientan a la virgen y al publico realizando actos acrobaticos y peligrosos en los techos y
postes de la plaza. Pero, cuando el anda pasa frente a ellos, los sagra se tapan los ojos
y se retuercen porque no soportan la presencia de la virgen. Los sagra afirman que
tampoco pueden entrar a la iglesia porque es un lugar sagrado.

Los ghapag ch’'unchu son los que van al lado del anda de la virgen saltando y
llevando sus chonta. Ellos son los protectores de la virgen y le demuestran su fe
danzando incansablemente junto al anda. Los ghapaq qulla y los ghapaq negro van
cerca de la virgen. Ambos van delante de la virgen, turnandose y cantando sus cantos.
Evidentemente, el otro extremo en esta relacion entre comparsas y virgen durante la
procesion esta representado por los saqra que soélo la pueden ver de lejos.

Terminada la procesion, algunas comparsas siguen bailando en la plaza, mientras
gue otras se retiran a las casas de sus karguyuq para comer y reunirse con sus
familiares y amigos.

2.4 Tercer dia, 17 de julio

Durante la mafiana las comparsas asisten a sus respectivas misas de
bendicién(33). A medida que las comparsas van saliendo de sus misas, se dirigen al
cementerio para saludar y rendir homenaje a los danzantes, fundadores o familiares
fallecidos. Visitan tumba por tumba, se sacan sus mascaras y las ponen sobre la cruz.
Luego cantan sus cantos o bailan un pasacalle. La tristeza se mezcla con la alegria, y la
muerte con el nacimiento ya que algunas comparsas realizan poco después, delante de
las mismas tumbas o en la puerta del cementerio, el bautizo de los nuevos integrantes, o
simplemente se relinen a conversar o a tomar una cerveza.

Después de la visita al cementerio las comparsas se dirigen a la carcel. Se
cuenta que antiguamente la carcel se encontraba en el mismo pueblo, en la calle
principal que da a la iglesia y por donde pasan todas las comparsas de danzantes y la
procesion. Hace unos 5 6 6 afios, la carcel fue traslada fuera del pueblo, y las
comparsas hacen una visita a los presos en el nuevo local. Ese dia, en una cancha de
pasto grande, los presos pueden ver la presentacion de los diferentes comparsas que




126

bailan sus coreografias completas(34). Es en este lugar donde la comparsa de los siklla
realizan la representacion del juicio final a los maqt'a.

En la tarde, a partir de las tres, empieza la segunda procesion, mucho mas corta
que la del dia anterior, pero esta vez con el objetivo de llegar hasta la parte central del
puente Carlos Ill. Se oyen cohetones, los sagra hacen sus malabares y los ghapaq qulla
y los ghapaq negro le cantan sus canciones a la virgen. Cuando la imagen llega al centro
del puente, ésta bendice los cuatro puntos cardinales. Luego es llevada de regreso al
templo, siempre acompafada por los ghapaq ch’unchu.

Terminada la procesion todos se preparan para la guerrilla, que representa una
lucha entre los ch’unchu, habitantes de la selva, y los qulla, habitantes del altiplano.
Ambos grupos estan representados por las comparsas de los ghapaq ch’'unchu y los
ghapaq qulla respectivamente. El motivo del enfrentamiento es la imilla, personaje
femenino que acompafia a la comparsa de los ghapaq qulla y que estos identifican con
la virgen. Antes que se desencadene la batalla entre los ch’unchu y los qulla, la
comparsa de los waka-waka representa una corrida de toros que finaliza con la muerte
del toro, la cual anticipa los proximos sucesos, en los que los danzantes del ghapaq
ch’unchu vencen a los danzantes del ghapaq qulla matando a su caporal, quien es
llevado, al igual que el toro, en un cortejo funebre alrededor de la plaza.

Alas 5 6 6 de la tarde todos los asistentes se rednen en la plaza, ubicandose
alrededor y al centro de ésta. Mientras tanto los maqgt’a han llegado al lugar y empiezan
a bromear entre ellos y con la gente. Los ghapaq qulla arman una carpa en el centro de
la plaza donde dejan sus monteras y demés accesorios del disfraz al cuidado de la
imilla. Un grupo de los ghapaq qulla empieza a lanzar naranjas con sus warakas,
mientras que otros grupos se retnen en distintos lugares para leer las hojas de coca y
predecir su suerte en la batalla que tendran con los ghapaq ch’'unchu. Los presagios son
siempre en favor de los ch’unchu, quienes ganan la batalla todos los afios. El juego con
las naranjas continta y los qulla empiezan, ademds, a mojar a la gente con cerveza.
Botellas cerradas de cerveza -s6lo se abre un pequefio hueco en la chapa- son agitadas
de tal forma que el gas contenido en ellas hace salir el liquido por presién. Ademas de la
lectura de las hojas de coca, los qulla queman aji en unos pocillos de barro. El humo
invade toda la plaza provocando picazén en la garganta y tos a todo aquel que lo
respire.

Es entonces que empieza la persecucion de los qulla por los ch’'unchu. Cuando
los primeros son alcanzados por los ch’unchu, éstos los matan con sus chontas(35). El
gulla vencido se tira al suelo y el ch’'unchu coloca la punta de su chonta sobre su cuerpo,
bailando a su alrededor. Luego le coloca dos caiiitas cruzadas en forma de cruz en el
waqullu(36), sefal que el qulla ha muerto. Entonces intervienen los sagra que entran a la
plaza jalando una carreta con fuego, que llaman nina carro (carro de fuego) y en la que
se llevan a los qulla muertos al infierno. Todo esto sucede en un clima de broma y juego.
El qulla se niega a morir, 0 sino, simplemente se tira al suelo cuando ya esta cansado,
dejandose matar; en el momento que los saqgra lo llevan al infierno este se resiste, llora,
ruega e, incluso, se escapa.




Mientras tanto, el rey de los ch’'unchu ha hecho varios intentos para acercarse a la
imilla con el fin de raptarla. Los qulla la defienden hasta que finalmente la imilla es
capturada por los ch’'unchu. Entonces el caporal de los qulla es rodeado por los
ch’unchu, quienes lo atacan con sus chontas dandole muerte. La victoria es de los
ch’unchu, y asi debe suceder todos los afios.

El caporal de los qulla es llevado en un cortejo funebre alrededor de la plaza. Los
gulla se forman en dos lineas paralelas cogiendo cada uno el extremo de las chonta de
los ch’'unchu, sobre las cuales se lleva entre llantos y lamentos al caporal qulla muerto.
Sin embargo, el llanto de los qulla es caricaturesco; llanto y risa, tristeza y alegria se
confunden.

Terminada la guerrilla, la gente se dispersa, aunque se distingue a un grupo que
lleva el guién por delante dirigiéndose a casa del prioste. En esta oportunidades es el
nuevo prioste, es decir, el que se ha comprometido a pasar el cargo del proximo afio, el
gue lleva la demanda. A partir de ese momento, el prioste de la fiesta estara
acompafiado por los priostes entrantes. Lo mismo sucede con los karguyuqg que se
comprometen con las comparsas para la fiesta del proximo afio. Estos reciben la
pequefia demanda y se ponen los sombreros o0 monteras de la respectiva comparsa con
la que han hecho sus compromisos. De tal manera que los grupos de danzantes
recorren las calles seguidos por sus conjuntos musicales y encabezados por sus
karguyuq de ésta y la proxima fiesta, recorren las calles y la plaza con sus kacharpari o
despedida. Todo termina en una kashwa o baile popular, mientras que la continuidad de
la fiesta parece estar asegurada con la entrega de los cargos.

2.5 Watatiaykuy, 18 de julio

Contindan los actos litdrgicos, y terminada la misa que se celebra en la tarde, se
saca el anda con la imagen de la virgen hasta el bautismerio; ésta es la Gnica ocasion en
la que los sagra pueden acercarse a la imagen. Sin mascara, cargan el anda. Alli el
parroco da la bendicion a los priostes y karguyuq que reciben el cargo para la fiesta del
proximo afio. Posteriormente, algunos karguyuq entrantes sellaran el compromiso ante
un juez de paz. Los devotos que han logrado llegar hasta el anda se acercan a la parte
posterior de éste para tocar el manto de la virgen o cubrirse la cabeza con él y rezar por
un momento.

Terminada la bendicién se procede al okarikuy. Los nifios y adolescentes
acompafiados por sus padrinos se acercan para ser bendecidos por el cura(37). Luego,
la imagen es sacada al atrio del templo para la ultima bendicion. Alli la hacen inclinar
cuatro veces, en direccion de los cuatro puntos cardinales para bendecir por Gltima vez
al pueblo de Paucartambo. Los ghapaq negro y los ghapaq qulla entonan sus canciones
de despedida. Cuando la imagen ingresa nuevamente a la iglesia la gente y los grupos
de danzantes se dispersan por las calles bailando el kacharpari.

2.6 Dia del hampinakuy; 19 de julio

127



128

Ya desde el dia 18 de julio se ha notado la disminucién de gente en el pueblo,
muchos que vienen de fuera para la fiesta y que tienen que volver a trabajar se retiran el
17 6 18. El 19 de julio los pocos que han quedado celebran las Ultimas ceremonias de la
fiesta. El walganche es la costumbre de agasajar a los musicos regalandoles frutas y
objetos de la artesania paucartambina amarrados a una soguilla que luego se les cuelga
en el pecho o en la espalda.

Este dia de fiesta lleva el nombre de hampinakuy porque alude a la costumbre de
beber el hampinakuy, una infusion hecha a base de manzanilla, hierbabuena y apio con
algo de pisco o aguardiente, que sirve para «curar el cansancio». Este dia ademas se
procede a cambiar de ropa a la imagen. Se le quitan sus trajes de fiesta y se le pone el
traje que usara el resto del afio. La gente dice que las ropas de diario son las ropas de
trabajo y que se las ponen a la virgen para que las use todo el afio y asi los acomparie
en el trabajo.

Las comparsas tienen sus Ultimas reuniones en las que evalGan su participacion en
la fiesta, poniendo especial interés en los comentarios que la gente ha hecho sobre
ellos.

2.7 Interpretacion de la secuencia festiva

Si damos una mirada al cronograma anual de actividades referentes al culto de la
Virgen del Carmen es posible afirmar que estas se reparten durante todo el afo, pero
gue hay un momento en el que estas actividades llegan a un punto de concentracion
maximo, en el que adquieren protagonismo sobre las actividades de la vida cotidiana. El
momento de mayor intensidad ritual coincide con un accionar colectivo y una vinculacion
también colectiva con la Virgen del Carmen. Durante el resto del afio, la relacién con ella
se establece principalmente a través de suefios en los cuales la virgen se comunica con
sus devotos de manera individual. Como primer elemento encuentro que en la fiesta,
entendida como el periodo de mayor concentracion ritual, predomina lo colectivo;
cuando la intensidad ritual se diluye se refuerza lo individual en la relacion con la virgen.

El periodo festivo coincide al mismo tiempo con una mayor presencia de elementos
externos al pueblo. El pueblo es «tomado» por los campesinos de los alrededores y
otros visitantes que llegan a observar la fiesta, por comerciantes que participan en la
feria y por comerciantes llameros que aun hoy pasan por Paucartambo camino a la selva
de Q'usfiipata. En esta region, los meses de julio a octubre son propicios para las
actividades comerciales ya que es el tiempo entre las cosechas y la siembra. Poole se
refiere a este periodo como la época de «forasteros» (Poole: 1982, 101). A esta invasion
de elementos externos al pueblo se suman, hoy en dia, los propios paucartambinos
migrantes y sus hijos, que llegan al pueblo en estas fechas. Estas personas traen
consigo, ademas, a gente que no es paucartambina. Ya anteriormente he sefialado que
es en el espacio festivo, especialmente en la participacién en las comparsas, que la
pertenencia a la identidad mestiza paucartambina, representada por la imagen de la




129

Virgen del Carmen, es reconocida. Por lo tanto, la secuencia dramatica de la fiesta esta
organizada en términos de delimitacion de la identidad del pueblo.

Este sentido de la fiesta aparece con mas claridad cuando se vincula la secuencia
festiva con los relatos miticos. Segun algunas versiones, la imagen de la Virgen del
Carmen aparecié en el pueblo en el mes de julio, como parte del equipaje de los
comerciantes que llegaban al lugar. A partir de ese momento el pueblo habria recibido la
visita anual de grupos foraneos vinculados a la imagen. Es por esta raz6n que la gente
de Paucartambo se ve obligada a reafirmar anualmente los lazos de alianza con la
Virgen del Carmen; de lo contrario peligraria su permanencia en el pueblo. Este peligro
se expresa ritualmente en la presencia de comparsas de danzantes que representan
grupos foraneos que buscan relacionarse con la imagen.

En este sentido la concentracion de la actividad ritual que se observa durante la
secuencia festiva aparece como respuesta a la mayor presencia de elementos externos
gue hacen peligrar el orden y continuidad del pueblo como la representacion espacial de
la identidad mestiza paucartambina. Por lo tanto, encuentro que el sentido principal de la
fiesta es reafirmar esta identidad a través de la reanudacién de los lazos de reciprocidad
con la Virgen del Carmen que se traduce en la renovacion de los lazos sociales y del
reconocimiento publico del lugar que ocupan los individuos y grupos en el orden social.
De este modo, la Virgen del Carmen establece diferencias y similitudes entre los
individuos y los grupos, delimitando identidades. D. Poole también concibe a las fiestas
como espacios creadores de identidad cuando se refiere a la celebracion de la Virgen de
la Asuncion en Pampak’ucho.

«... los pampak’uchefios consideran que la fiesta de agosto pertenece a los peregrinos, o
«forasteros» quienes en estos dias repletan el pueblo. A manera de contestacion los
lugarefios realizan otra fiesta simultanea para la patrona del pueblo (La Virgen de la
Asuncién) proclamando de este modo la separacion ritual y social entre los dos grupos.
Esta segregacion ritual y social sirve como reafirmacion de categorias sociales basicas
en una época cuando las fronteras tradicionales que separan ambos grupos sociales se
confunden por la frecuencia e intensidad de relaciones econémicas entre ellos» (Poole:
1982, 97-98)

La sucesion de las ceremonias festivas corresponde a una estructura espacial y
temporal que contiene elementos que propician el desorden, asi como otros que ayudan
a reestablecerlo. A continuacion discutiré las caracteristicas de las ceremonias mas
importantes y sefialaré como contribuyen a agudizar o minimizar la situacioén de peligro
ritual que plantea la problemética de la pertenencia de la imagen de la Virgen del
Carmen.

Las ceremonias que considero claves en la secuencia dramética de la fiesta son la
entrada y la guerrilla. Como ya he mencionado anteriormente, la entrada es la ceremonia
inicial de la fiesta y tiene repercusion tanto en el aspecto espacial como temporal. El
espacio geografico del pueblo es invadido desde los cuatro suyu por las comparsas que
representan grupos foraneos al pueblo y que se confunden en una misma devocion a la




130

Virgen del Carmen. La entrada abre, ademas, una puerta en el tiempo dejando que el
pasado, personificado en la representacion de personajes historicos, invada el presente.
La ceremonia de la entrada plantea una situacién de peligro ritual.

La guerrilla, ceremonia que analizaré en detalle en la siguiente seccion, constituye
el climax de la fiesta. A partir de ese momento se restituye el orden que la entrada habia
puesto en peligro. Incluso la concentracion ritual disminuye a partir de ese momento;
mucha gente abandona el pueblo y las ceremonias son concurridas sé6lo por pocas
personas.

¢, Qué cosas suceden entre estos dos momentos que he definido como centrales?
¢,De qué manera el orden del pueblo y el vinculo con la Virgen del Carmen van
peligrando cada vez mas? Después de la entrada se realiza la ceremonia del cera
apaycuy. Esta tiene una connotacion inversa a la de la entrada; en ella aparecen
individuos del presente, que como participantes del cera apaycuy se identifican como
parte del pueblo. Se trata de una presentacion publica en la que la identidad individual
de las personas es reconocida, mientras que en la entrada la identidad de los danzantes
enmascarados aparece como una entidad colectiva. La sucesion de estas dos primeras
ceremonias le otorga ambigtiedad a la estructura festiva. Esta es una caracteristica muy
importante que, por un lado, alude a la existencia de una situacién de indefinicion y, por
ende, peligrosa en términos rituales; y, por el otro, permitird posteriormente, la inversiéon
de la situacion de caos iniciada por la entrada, y que aumentara durante el transcurso de
los dias de fiesta.

Si se analiza la ceremonia del cera apaycuy como opuesta a la de la entrada,
aquélla adquiere como trataré de explicar, un sentido ordenador. Anteriormente he
definido la estructura festiva como una respuesta draméatica a la interrogante acerca de
la permanencia de la imagen de la Virgen del Carmen en el pueblo. Pero también he
mencionado que la fiesta es el espacio en el cual se da un intercambio de poder entre la
virgen y sus devotos. Por un lado, la realizacion de la fiesta misma, con sus danzas y
ceremonias, fortalece a la virgen como divinidad y, por el otro, ella brinda su poder ritual,
por el cual las distintas comparsas y las personas de los cargos compiten. A
continuacién quiero referirme a algunos de los recorridos ceremoniales que se observan
durante los dias de fiesta y que indican la direccion en la que el poder ritual de la virgen
es distribuido.

En la ceremonia del cera apaycuy el recorrido del prioste, de su familia y de las
autoridades del pueblo crea una linea imaginaria que une el templo, donde se encuentra
la virgen, y la casa del prioste. Si se considera que el templo es el espacio en el cual se
encuentra la virgen, es posible definirlo como el centro del poder ritual. Hacia él se
dirigen las comparsas en calidad de ofrendas a la virgen, lo cual le permite concentrar el
poder ritual que recibe de ellas. Desde el templo sale también la imagen en sus dos
procesiones para distribuir su poder y para crear vinculos con espacios importantes: la
plazay el puente, centro y limite de Paucartambo. De esta manera, la virgen establece
una relacién con el mundo al interior del pueblo y aquel fuera de él, estableciendo su
poder sobre ambos. La Ultima bendicién en el atrio, hacia el final de la fiesta, refuerza la




131

idea del templo como centro del poder ritual, en el sentido que lo reafirma como espacio
de concentracion ritual.

Cuando el prioste completa su recorrido del cera apaycuy (de su casa al templo y
viceversa) establece una via de intercambio directo entre él y la virgen. Sus funciones
como prioste y el sentido de algunas ceremonias de las que éste es responsable lo
colocan como figura intermediadora entre la virgen y el pueblo de Paucartambo. Cuando
realiza el recorrido del cera apaycuy, por ejemplo, los danzantes del ghapaqg ch’unchu lo
escoltan de la misma manera que lo hacen cuando la virgen sale en procesion. También
en otros momentos los ghapaqg ch’'unchu acomparian al prioste cuando se desplaza de
un lugar a otro con su guion. Este hecho ubica al prioste en un espacio ritualizado,
acercandolo simbodlicamente a la virgen. En la seccion dedicada a las comparsas de
danzantes ya he indicado que la cercania fisica a la imagen que cada una de ellas busca
es un criterio para medir su status en la jerarquia ritual. El prioste ocupa el lugar mas
privilegiado en este sentido; ademas es reconocido como la autoridad maxima en la
fiesta. Es en el guiéon que el prioste concentra el poder ritual que adquiere de la virgen.
En este sentido, la presencia del prioste con su guién en el puente Carlos lll, cuando la
imagen es llevada alli, funciona en términos positivos en el sentido que ayuda a
contrarrestar el peligro que implica la cercania de la imagen a un lugar fronterizo como
es el puente.

El rol intermediador del prioste se manifiesta en las ceremonias de contenido
redistributivo de las que éste es responsable, como el bosque y el once. En el bosque,
por ejemplo, el prioste distribuye en un acto simbdlico las riquezas de la region, que se
conciben como regalos de la virgen. En la ceremonia del once se encuentra este mismo
contenido de comunién, pero esta dirigido a los grupos de danzantes(38).

Volviendo a lo planteado lineas arriba con respecto al sentido ordenador que
adquiere la ceremonia del cera apaycuy en relacién a la de la entrada, quiero presentar
la siguiente secuencia:

CUADRO IX
Esquema interpretativo de la secuencia festiva

Entrada Cera apaycuy Bosque, once, procesiones
Caos Mediacién Orden
Diversidad Unidad Jerarquia

Dispersion del Concentracién del Distribucion del poder ritual
poder ritual poder ritual




132

Mientras que en la entrada, las varias comparsas entran al pueblo marcando lineas
imaginarias provenientes de distintos lugares, el cera apaycuy establece una sola linea
gue atraviesa el centro del pueblo hacia el templo. Esta actia como mediadora
permitiendo que el poder ritual proveniente de las comparsas se concentre en el templo
donde se encuentra la imagen de la virgen. Los recorridos que realice luego el prioste
con su guidn, asi como otras ceremonias organizadas por €él, tendran el caracter de
distribucion ordenada del poder ritual que éste ha obtenido de la imagen al entrar al
templo. Esta distribucion no es desordenada; ella esta ritualizada a través de ceremonias
y recorridos preestablecidos. De esta manera, la distribucién se hace hacia grupos
determinados: al pueblo en la plaza; a las comparsas en casa del prioste; a personas
consideradas importantes en las visitas que realiza el prioste.

A pesar del caracter ordenador de la ceremonia del cera apaycuy, la interrogante
acerca de la permanencia de la imagen en el pueblo sigue vigente. Las ceremonias que
se realizan a continuacioén tienen la funcién de seguir incrementando la situacion de
ambigutiedad y peligro ritual que la entrada ha iniciado. En la hoche se realiza el qonoy o
guema de fuegos. Aunque también ambiguo, este acto cuenta con la participacion de los
ghapaqg qulla, los sagra y los maqgt'a que con su presencia incrementan el peligro ritual
desencadenado por la entrada. Estos tres grupos de danzantes se apoderan de la plaza,
invadiéndola de humo. Si bien en las ceremonias andinas el humo tiene un sentido
purificatorio y propiciatorio, la presencia de los ghapaq qulla le otorga otra connotacion.
Dos dias después, en este mismo espacio, se realizara la guerrilla. Ahi los ghapaq qulla,
que segun la tradicion son conocedores de los poderes de la brujeria, quemaran aji,
cuyo humo es utilizado para combatir a los ghapaqg ch’'unchu. Ademas, como se ha dicho
antes, los personajes del ghapaq qulla estan vinculados a las llamas; por lo tanto, su
comportamiento es no social, lo cual refuerza el contenido de desorden de la ceremonia
del gonoy. La presencia de los saqra o diablos y de los magt'a contribuyen aun mas a
ello. Estos tres grupos de danzantes tienen licencia para hacer bromas, interactuar con
el publico y romper la unidad del grupo, que en la calle generalmente se expresa en el
desplazamiento de los danzantes ordenados en dos filas paralelas.

En la tarde del segundo dia de fiesta, la imagen sale en procesion y recorre las
calles alrededor del templo y de la plaza. Esta procesion, que por un lado significa un
contacto entre la virgen y el pueblo, también implica, en estas circunstancias, un
recorrido peligroso, ya que el espacio esta contaminado de fuerzas foraneas que estan
compitiendo por ubicarse favorablemente en la jerarquia ritual que vincula las comparsas
con la virgen, y que interpreto en términos de apropiacion de la imagen.

El peligro ritual se intensifica ain més en el tercer dia de fiesta, cuando las
comparsas de danzantes atraen la atencion y se ubican en lugares extra sociales como
son el cementerio y la carcel. En ambos casos, ademas, se trata de lugares que se
encuentran literalmente al margen del pueblo. EI cementerio es un espacio intermedio
entre el mundo de la muerte y el mundo de la vida. Nuevamente se da una situacién
ambigua que atenta contra la integridad del pueblo. Por otro lado, las comparsas que he
definido como elementos que hacen peligrar el vinculo entre la Virgen del Carmen y el
pueblo, se refuerzan en el cementerio debido a dos motivos. Ellas se consolidan como




133

grupo cuando realizan sus bautizos en el cementerio, ya que resuelven la situacion
ambigua de los nuevos integrantes realizando un ritual de pasaje que los convierte de
«no danzantes» en «danzantes». Ademas, la visita a las tumbas de los danzantes y
karguyuq fallecidos refuerza la identidad de la comparsa otorgandole un sentido
historico. La existencia de un pasado en la comparsa actla como fuerza ordenadora al
interior de ella. Transcribo un pequefio discurso muy elocuente en este sentido que el
caporal de la danza de los ghapag negro dio frente a la tumba de un exdanzante en julio
de 1990:

«Srs. Capitanes, hermanos de danza. Voy a pedir vuestra atencion, por favor.

Sr. Colpaert

Los negros en medio de toda su devocion a la virgen, en medio de toda la melodia de
sus canciones, la riqueza de su coreografia como la de todos los conjuntos de nuestra
querida tierra madre Paucartambo, en este dia que se nos dedica la misa, en ese
momento tenemos presentes, en el templo, a nuestros maestros, a aquellos que dejaron
las raices de este conjunto ghapaq negro, a esos hombres que como nosotros jamas
buscaron el protagonismo, nunca buscaron el exhibicionismo, nunca popularizaron la
danza, y esa leccién aun la seguimos viviendo, a cuesta de muchas cosas. Como decia,
en el templo los hemos tenido presentes a nuestros hermanos y hoy venimos a la
presencia material, a reencontrarnos; ¢ por qué nos situamos en el nicho de Gerardo
Farfan Meza? Es porque ha sido uno de los guiadores, tan prominentes como a quienes
hago memoria, a los hermanos Huaman, a algunos que se adelantaron junto con nuestro
caporal Gerardo; a don Gervasio Guzman, a don Gerardo Flores, Feliciano Ortiz, y una
figura que hace muy poco nos dejo, el llorado tio David Villasante Gonzalez, que
probablemente hoy, también, esta desde arriba, haciendo sus criticas y con ese carifio
gue siempre ha tenido alcanzandonos sus correcciones y en especial al que habla, al
caporal, porgue como hermano tiene sus errores, de los cuales, ante la memoria de mis
mayores, les pido disculpas soldados y a todo el publico.

Como no tenemos otra expresion material que la dulzura de nuestro pasacalle, nuestro
primer, segundo Yy tercer verso, vamos a dedicarles a todos los que he hecho memoria, y
gue hoy los tenemos presentes, el segundo verso completo. Musica, por favor.»

Como se observa la visita al cementerio esté llena de connotaciones ambiguas:
vida/muerte; danzante/no danzante y presente/pasado. Esta ambigiiedad refuerza a las
comparsas haciéndolas mas competentes para lograr una mayor cercania ritual a la
imagen, pero al mismo tiempo hace peligrar su pertenencia al pueblo. Este peligro llega
a su punto mas critico cuando en la tarde de ese dia la imagen es llevada en procesion
al puente Carlos Ill. Con este acto se expresa en términos espaciales el conflicto por la
pertenencia de la Virgen a Paucartambo. El puente es la frontera entre el espacio del
pueblo y el mundo fuera de él. Recordemos la importancia del puente en el imaginario
de los paucartambinos, en el que éste aparece como parte del origen del pueblo y de la
identidad mestiza.




134

Este dia las comparsas se han colocado sucesivamente en tres lugares fronterizos:
el cementerio, la carcel y el puente. La direccién que ha tomado la secuencia dramatica
de la fiesta ha derivado en una alta concentracién del peligro ritual. La interrogante por la
pertenencia de la imagen y la configuracion de los limites del pueblo ha llegado a su
climax, de tal modo que la representacion de la guerrilla resulta como un acto necesario.

La situacion de peligro ritual expresada hasta aqui principalmente en términos
espaciales se manifiesta en la guerrilla en acciones: primero en la persecucion del toro
de la comparsa de los waka-waka, y luego, en la batalla entre ghapaq ch’'unchu y
ghapaq qulla. Como se analizara en la siguiente seccion la representacion de la guerrilla
adquiere dentro de esta secuencia dramatica un sentido transformador. Las
connotaciones negativas que he resaltado, por ejemplo, en las visitas al cementerio y a
la carcel, asi como en la procesion al puente Carlos lll, adquieren dentro del contexto
transformador de la guerrilla el sentido de delimitacién espacial y social del pueblo. La
bendicién en el puente y en el atrio de la iglesia sefialan los limites y el centro de este
universo. Con el desenlace de la guerrilla, el recorrido de la virgen en procesion se
convierte en positiva, y significa una distribucion del poder ritual y un ordenamiento del
espacio. La ambigiiedad implicita en las ceremonias de la fiesta se define después de la
guerrilla en favor de la integridad del pueblo y de la permanencia de la imagen en él, que
deben ser entendidos como la aceptacion de la identidad mestiza paucartambina
configurada a través de los lazos rituales y sociales que se establecen en la fiesta con la
Virgen del Carmen.

La participacion de los nuevos karguyuq que acompafian a las comparsas en sus
pasacalles, llevando puesta alguna prenda del caporal, indica el restablecimiento del
orden en el pueblo. También el prioste entrante acompafia al cargo mayor actual
llevando el guién que le es entregado después de la guerrilla. De esta manera, éste se
hace responsable por la celebracion de la fiesta el préximo afio, mientras que los nuevos
karguyuq representan la continuidad de las comparsas y su participacion para el afio que
viene.

Al dia siguiente, el cura bendice a los mayordomos del préximo afio delante de la
imagen, que luego es llevada hasta el atrio para la tltima bendicion. Esta ceremonia no
es la ultima de la fiesta, pero tiene un caracter conclusivo en la estructura festiva. La
imagen da su bendicion al pueblo y a los grupos de danzantes que se despiden de ella;
asi la permanencia de la virgen en el pueblo por un afio mas esta asegurada. La guerrilla
y finalmente la Ultima bendicion transforman ritualmente el pasado, actualizado en los
personajes de las distintas comparsas, en un futuro posible, que esta implicito en los
compromisos hechos por los nuevos karguyuq y los danzantes, de trabajar durante el
afio para que la proxima fiesta de la Virgen del Carmen se realice. Es por esto que el
cuarto dia se inicia con la ceremonia del watatiaykuy que se traduce como «vivir el afio».

La identidad del pueblo y el orden estan lo suficientemente restituidos como para
que se celebre a los musicos el quinto dia en la ceremonia del walganche. Como ya he
mencionado en otra parte, los musicos que participan en la fiesta son concebidos como
fordneos al pueblo y son marginales a la jerarquia ritual, por lo tanto, no participan en el




135

circuito de distribucion del poder de ritual de la virgen. Como agentes foraneos implican
peligro en términos rituales. Pero el quinto dia de fiesta, en el que el orden se ha
restablecido su potencial peligroso se ha reducido y se les puede ofrecer un
reconocimiento sin hacer peligrar la integridad del mundo al interior del pueblo. La
relacion que se establece en esta oportunidad con los musicos ejemplifica ademas la
relacion ambigua que el pueblo mantiene con el mundo fuera de él. De esta manera se
alude al hecho de que si bien la ambigiiedad se ha resuelto ahora en términos de la
permanencia de la virgen en el pueblo, esta relacién puede invertirse; este desenlace de
la secuencia festiva deja nuevamente abierto el conflicto por la pertenencia de la
imagen, haciendo necesaria la celebracion anual de la fiesta.

En la discusion de la secuencia festiva se descubren los mismos elementos
encontrados en los relatos sobre la llegada de la imagen de la Virgen del Carmen al
pueblo: ambigledad y transformacion. Me he referido, por ejemplo, el caracter ambiguo
de la ceremonia del gonoy que, por un lado significa la invasion del espacio de la plaza
por los ghapaq qullay, por el otro, el ordenamiento del espacio para el momento de la
guerrilla en la que los mismos qulla seran vencidos. Las procesiones por las calles del
pueblo y al puente, se interpretan como el peligro que la virgen abandone el pueblo, pero
también delimitan el espacio al interior del pueblo. El bautizo de los ghapaq qulla, por
ejemplo, que significa el comienzo de una «nueva vida» al interior de una comparsa, es
celebrado en la puerta del cementerio, espacio vinculado a la muerte. Estos contextos
ambiguos dentro de la secuencia festiva, por un lado, acrecientan la situacion que he
denominado de «peligro ritual». Este debe ser entendido en términos de un
debilitamiento de los lazos de reciprocidad con la virgen y de la apertura de las fronteras
del pueblo como expresion de la identidad mestiza paucartambina. Por otro lado, la
ambigiiedad hace posible la transformacion del peligro ritual, hecho que sucede en la
representacion de la guerrilla.

La secuencia festiva tiene un sentido ordenador y de renovacion. Se reordena el
pueblo como espacio simbdlico y se renuevan los lazos de reciprocidad con la virgen. La
guerrilla es el momento en el cual la ambigledad se resuelve en favor de la
permanencia de la imagen en el pueblo. Esta establece una separacion temporal al
interior de la secuencia festiva: antes y después de la guerrilla. Antes, el pueblo ha sido
invadido por personajes foraneos y pertenecientes al pasado representado en las
comparsas. El peligro que este tipo de presencias implica se ve reforzado por el vinculo
gue estos personajes establecen con los universos de la muerte (visita al cementerio) y
de lo no social (visita a la céarcel). Después de la guerrilla, la presencia de las comparsas
adquieren un sentido positivo ya que su participacion implica el cumplimiento de una
promesa con la virgen y sus pasacalles acompafadas por los nuevos karguyuq
aseguran la continuidad de la fiesta.

la guerrilla crea una segunda separacion al interior de la secuencia festiva, que es
de indole espacial: el mundo al interior del pueblo y el mundo fuera de él. Después de la
guerrilla, los recorridos de las procesiones por las calles del pueblo y hacia el puente
adquieren, como ya he indicado, un sentido ordenador. La transformacion implicita en la
guerrilla establece una jerarquia entre ambos mundos, en la que el espacio al interior del




136

pueblo aparece como dominante. Esta jerarquia se explica por la renovacion de los
lazos de reciprocidad con la virgen y por la permanencia de la imagen en el pueblo; ésto
ultimo representado por la victoria de los ghapaqg ch’'unchu en la guerrilla.

CUADRO X
Esquema de oposiciones en la guerrilla

pasado/presente pasado/presente
+ - - +
muerte/vida muerte/vida
+ - -+
no social/social no social/social
+ - - +
fuera/dentro fuera/dentro
+ - - +

Como he dicho anteriormente, la transformacién de la situacién de peligro ritual no
implica la anulacion de la ambigliedad, sino la inversion de los valores dominantes. El
mundo fuera del pueblo no desaparece como categoria, sino que permanece
subordinado al mundo al interior del pueblo. Por esta razén, el orden logrado al final de
la fiesta se encuentra en constante amenaza y la celebracion ciclica de la fiesta se hace
imprescindible. Segun la tradicion, los ghapaq qulla, como explicaré en la siguiente
seccion, representan el mundo de afuera, se despiden de la virgen y se retiran del
pueblo, pero volveran el préximo afio. Esto se expresa en el canto de despedida de los
ghapagq qulla, que es interpretado en el atrio de la iglesia cuando la imagen sale para la
ltima bendicién. La promesa que hacen los ghapag qulla de volver el préximo afio es un
anticipo de que la guerrilla tendra que volver a representarse.

3. Laguerrilla: actualizacién del mito y poder utépico

La representacion de la guerrilla es el evento mas importante de la fiesta de la
Virgen del Carmen. En ella se condensa todo el significado de la fiesta y se plantea el
tema central que he definido en términos de la apropiacion de la imagen por parte de los
paucartambinos y la reanudacion de la reciprocidad con ella. La guerrilla es el evento
ordenador de la fiesta. En la seccién anterior he propuesto que la fiesta es una
dramatizacion de la problematica planteada a nivel del discurso oral. En la presente
seccién concibo la guerrilla como la actualizacion de ese conflicto. Es decir, que en ella
se recrea simbdlicamente el origen foraneo de la imagen y su conquista por parte de los
pobladores del pueblo de Paucartambo. Pero la guerrilla tiene otro aspecto importante
gue quiero resaltar en la discusion de esta seccidén y que es su contenido utopico.




137

En la guerrilla se representa una batalla entre los ch’'unchu y los qulla. Estos ultimos
se encuentran en el pueblo para intercambiar sus productos; entonces los ch’unchu
intentan raptar a la imilla, mujer de los qulla, lo que da origen al enfrentamiento entre
ambos grupos. La hipoétesis central de esta seccion es que el rapto de la imilla, a quien
identifico con la virgen, representa la necesidad de los paucartambinos de apropiarse se
la imagen de la Virgen del Carmen, asi como la competencia entre personas y grupos
por acceder a los lazos de reciprocidad con ella.

Los ch’unchu y los qulla que se enfrentan en la guerrilla estan representados por las
comparsas de los ghapaq ch’'unchu y de los ghapaqg qulla respectivamente. A diferencia
de lo que se observa en la comparsa de los ghapaq ch’'unchu, en el grupo de los ghapaq
qulla existe un personaje femenino. Este es la imilla, que acompafia al caporal durante
toda la fiesta. Es la carencia de este personaje femenino lo que los ghapaqg ch’'unchu
guieren resolver. La imilla constituye el elemento intermediador entre ambas comparsas;
en el sentido que su presencia 0 ausencia en el grupo determinan la relacion y jerarquia
entre ambos. Para explicar mejor esta hipotesis quiero discutir con mas detalle al
personaje de la imilla.

La imilla representa a una mujer qulla. Los danzantes de la comparsa de los
ghapaq qulla la identifican con la Virgen del Carmen por lo cual explican su
preocupacion por protegerla y tratarla con especial cuidado. En distintos momentos de la
fiesta he podido observar gestos de carifio y de atencion al personaje de la imilla por
parte de los danzantes de su comparsa. Este trato delicado llama la atencion si se toma
en cuenta que el personaje de la imilla esta representado por un hombre y que este tipo
de acercamientos fisicos y consideraciones especiales en la sociedad andina no son
comunes entre hombres. Este tipo de comportamientos y actitudes hacia la imilla
corresponden a la manera como los hombres se refieren a la Virgen del Carmen cuando
relatan sus suefios con ella, o los sentimientos que la imagen les inspira. Pero existen
otros elementos que considero que argumentan en favor de la identificacion entre el
personaje de la imilla y de la Virgen del Carmen.

Imilla es una palabra aymara y significa mujer joven y casadera. También se
utiliza el término para referirse a cierta variedad de papa que se cosecha
tempranamente y que da fin al tiempo de escasez, iniciando las cosechas(39). Esta
denominacion, asi como su naturaleza femenina subraya la condicién de reproductor
social de este personaje. El grupo que la posea asegura con ello su reproducciéon como
tal. La importancia de la imilla como fuente de vida explica la identificacion de ésta con la
Virgen del Carmen, a quien se concibe como representante del bienestar y riqueza del
pueblo de Paucartambo. En tal sentido el rapto de la imilla por parte de los ch’'unchu
adquiere el significado de la lucha por su reproduccion y continuidad como grupo.

Existe otra caracteristica comun entre la imilla y la Virgen del Carmen: su
naturaleza ambigua. Los relatos de los danzantes y devotos acerca de sus suefios con
la Virgen del Carmen asi como la interpretacion que hacen acerca de sus éxitos y
fracasos, muestran una divinidad con poderes ambiguos, capaz de castigar y de
premiar, de ser benevolente y cruel al mismo tiempo. La Virgen del Carmen es querida y




138

temida por sus devotos. Este es un aspecto de su ambigtiedad, otro es su origen
foraneo y el que no sea la patrona del pueblo. Esto uUltimo se contradice con el hecho
gue es la imagen mas celebrada en Paucartambo y que constituye el simbolo de su
identidad. En el ritual, su condicién ambigua se agudiza cuando el tercer dia de fiesta es
llevada en procesion al puente Carlos Ill; ceremonia que se realiza justamente antes de
la representacion de la guerrilla. En ese momento su permanencia en el pueblo se
presenta como una interrogante. En este contexto su ambigiiedad queda expresada en
términos espaciales, ya que en el puente se ubica entre el «<mundo de afuera» y el
«mundo de adentro».

Uno de los elementos que otorga ambigledad al personaje de la imilla es el hecho
de que esta representado por un hombre vestido de mujer. Hay que resaltar que si bien
en las demas comparsas en las que aparecen personajes femeninos estos estan siendo
representados en la actualidad por mujeres, los qulla se han rehusado a que la imilla sea
personificada por una mujer. Para ello argumentan que una mujer es muy débil para
intervenir en el yawar uno o para cumplir con otras partes de la coreografia y juegos de
los ghapaq qulla. Como se observa se exige fortaleza de este personaje, para lo cual
tiene que ser un hombre quien lo represente; pero al mismo tiempo, como ya he
mencionado, los demas danzantes de la comparsa tratan a la imilla con especial
delicadeza.

La imilla al igual que la imagen de la Virgen del Carmen es extranjera en el pueblo.
Ella, también llega desde el altiplano. El rapto de la imilla por parte de los ch’'unchu como
se ira viendo tiene el mismo sentido transformador que, por ejemplo, el hecho de que el
cuerpo de la imagen fuera tallado por un artesano paucartambino. Por otro lado, el
dualismo implicito en la existencia de dos imagenes de la Virgen del Carmen, y en la
oposicion cabeza/cuerpo, también presenta un paralelo en el personaje de la imilla: su
mascara. La mascara de la imilla es una tela de seda negra; es una mascara sin rostro.
Quiere decir que por su traje la imilla se identifica como una mujer qulla, pero su rostro
no lo confirma. La ausencia de un rostro definido la hace susceptible de asumir otra
identidad, la de los ch’'unchu, por ejemplo. De esta manera su ambigiiedad le otorga un
caracter transformador al rapto por parte de los ghapag ch’unchu.

Encuentro en el personaje de la imilla el mismo rol mediador que juega la imagen
de la Virgen del Carmen en los relatos discutidos en la seccién 1 del capitulo Ill. La imilla
es el motivo del enfrentamiento, de tal modo que es ella quien define la relacion entre
ch’'unchu y qulla, segun la identidad que ella asuma; es decir, la pertenencia de la imilla
a un grupo o a otro, posible por su naturaleza ambigua, es lo que define la posiciéon
jerarquica entre ambos. La funcion intermediadora le otorga ademas un rol diferenciador
y ordenador. Es a través de la pertenencia de la imilla que los ch’'unchu y los qulla, que
se han encontrado y mezclado en el pueblo para intercambiar productos, se diferencien
como grupo; a través de esta diferenciaciéon se separan también el «mundo de adentro»
y el «<mundo de afuera» que estos grupos representan. Volveré sobre este punto mas
adelante.




Por ahora quiero agregar que en la realizacion del yawar mayu, la imilla interviene
separando a la pareja de qulla que se enfrentan con sus latigos; ella los separa y da fin
al encuentro entre ambos. De esta manera se simboliza en acciones el rol mediador y
diferenciador de este personaje. El tema del rapto de una mujer que funciona para
expresar una situacion de crisis, originada por el encuentro de dos entidades opuestas, y
gue da origen a un orden y jerarquizacion entre ambas entidades aparece en otros
relatos y rituales del sur andino (ver Flores Ochoa: 1973; Valencia: 1973; Gow: 1974;
Muller: 1984). Ellos tienen un contenido propiciatorio que también esta presente en la
representacion de la guerrilla.

En conclusién, la lucha por la imilla representa la lucha por la Virgen del Carmen.
Momentos antes de la representacion de la guerrilla se ha realizado la procesion al
puente, lugar que se encuentra en el limite entre Paucartambo y el mundo exterior.
Dentro de la secuencia festiva la interrogante acerca de la permanencia de la imagen,
llegada de fuera, en el pueblo ha llegado a su punto mas algido; es necesario
reconquistarla para Paucartambo. El peligro de perder la imagen y con ello la vida, la
identidad y el orden que ella representa, se resuelven ritualmente en la guerrilla en favor
de los paucartambinos, quienes como veremos, estan representados por los ghapaq
ch’unchu.

Por lo que he planteado hasta el momento, se deduce que estoy concibiendo a los
ghapag ch’unchu y a los ghapaq qulla como grupos opuestos complementarios que
entran en una situacién de jerarquia. A continuacion quiero discutir en qué se basa esta
afirmacion y qué es lo que cada una de estas comparsas representa.

En la representacion de la guerrilla se esta aludiendo a la oposicion entre el
Antisuyu y el Qullasuyu, tema que aparece también en una serie de rituales y mitos del
sur andino (ver Flores Ochoa: 1973; Valencia: 1973; Gow: 1974; Muller: 1984). Para
entender mejor qué representan las comparsas del ghapaq ch’'unchu y del ghapaq qulla
es necesario referirnos a estos personajes dentro del contexto mas global del sistema de
representaciones del que la guerrilla forma parte. En ese sentido, la Peregrinacion al
Santuario del Sefior de Quyllur Rit'y constituye un contexto de referencia especialmente
importante. Si bien se trata de un tema que escapa a la discusion planteada en este
texto, considero que la fiesta del Sefior de Quyllur Rit'y y la fiesta de la Virgen del
Carmen pueden ser concebidos como eventos rituales regionales que corresponden a
una légica dualista de opuestos complementarios. Existen una serie de elementos que
permiten argumentar en favor de la existencia de vinculos rituales entre ambas
festividades; por ejemplo, el hecho de que los danzantes de las comparsas del ghapaq
ch’'unchu y del ghapag qulla de Paucartambo deban asistir a la fiesta del Sefior de
Quyllur Rit'y, y que cumplan alli responsabilidades rituales como cargar las andas.
También pude observar la presencia de un campesino en la fiesta de Paucartambo que
llevaba una demanda del Sefior de Quyllur Rit'y para recoger limosnas. Entre los
residentes cuzquefios en Lima la fiesta de la Virgen del Carmen y la del Sefior de
Quyllur Rit'y se han constituido en los eventos festivos mas importantes, convocando a
los migrantes de todo el departamento del Cuzco y convirtiéndose ambos en
representativos de la identidad cuzquefa. En la fiesta de la Virgen del Carmen de

139



140

Paucartambo en Lima (1990 y 1991) he podido observar la presencia de los ukuku de la
hermandad del Sefior de Quyllur Rit'y acompafiando con su demanda casi todos los
eventos festivos. Por lo tanto, considero que tanto los relatos acerca de la aparicion del
Sefior de Quyllur Rit'y, como el relato que se refiere al origen de la batalla entre
ch’'unchu y qulla que también se representa en la peregrinacion al Santuario del Sefior
de Quyllur Rit'y, ayudan a determinar el significado de ambas comparsas.

«Algunos dias mas tarde dos grupos viajaron a Sinakara para dilucidar el misterio de la
identidad del amigo de Mariano Mayta. Uno de los grupos sali6é de Ccatcca que, en
aquella época, pertenecia a la provincia de Paucartambo, y el otro de Ocongate,
provincia de Quispicanchis. El grupo de Paucartambo llegé primero a Sinakara y volvi6 a
ser cegado por una luz deslumbradora, (...)» (Gow: 1974, 55).

«La leyenda dice que el Sefior se apareci6 a varias personas y les dijo que los
ch’'unchos de Paucartambo eran sus predilectos. Cuando se pregunta porqué, la
respuesta invariable es que la gente de Paucartambo (mas exactamente de Ccatcca)
fueron los primeros en llegar al lugar del milagro. (...) Los campesinos de esta region
consideran que los ch’'unchos son sus antepasados. En los tiempos antiguos vivian en
las alturas, pero algun cataclismo les obligé a refugiarse en la selva» (Gow: 1974, 72).

«Esta batalla [guerrilla] tiene su origen en una de las leyendas de la fundacion de
Ocongate:

«Sostienen los abuelos del pueblo (de Ocongate) que en tiempos muy remotos, hubo
una hambruna en la regién de los Qollas (Collao) y que por falta de productos los
habitantes emigraron en sucesivas oleadas de gente que queria radicarse en toda la
guebrada, ingresando a ella cada vez mas; pero los kurajruna u hombres mayores, se
reunieron en gran cantidad para expulsar de sus tierras a todos los gollas, con armas,
hondas, piedras y palos, parapetados a lo largo de la cordillera y a manera de cerrar el
paso en los caminos que dan acceso a los viajeros; en eso ocurrié que un hombre del
lugar rapté a una joven qolla. Esto fue motivo para que se reforzaran los gollas
infligiendo a los del lugar una derrota que los hizo retroceder, o sea que fueron arreados
(g’atiy) adentro (ukhu), de donde resulta el nombre Ukhuq'atiy que con el correr de los
afos resultod el nombre de Ocongate. En todas las rinconadas se establecieron los
gollas» (Gow: 1974, 78).

Ambos relatos ofrecen una serie de datos importantes a los que me iré refiriendo
a lo largo de esta seccién. Lo que me interesa rescatar ahora es la oposicion entre las
provincias de Paucartambo y Quispicanchis. La oposicién entre ambas esta insinuada en
el hecho de que el grupo representante de Paucartambo llega primero al lugar del
milagro, lo que deriva en la preferencia del Sefior por éste. Asi, sutiimente se encuentra
reflejado aqui el tema de la competencia mencionada en las discusiones de las
secciones anteriores. De una manera mas clara se expresa esta oposicion en el relato
gue explica el origen de la batalla entre los habitantes del lugar, denominados en el
relato kurajruna u hombres mayores, y los qulla; ambos representados por ch’'unchu y
gulla en la batalla. Ambos grupos se enfrentaron debido al rapto de una mujer qulla;
repitiéndose el motivo de la guerrilla. De esta batalla resulta una division territorial que




141

define los limites espaciales entre los kurajruna y los qulla. En el primer relato se
establece la relacion entre los antepasados de la region de Paucartambo y los c’hunchu,
mencionando ademas que éstos tuvieron que migrar de las partes altas hacia la selva.
De la lectura de ambos relatos, la oposicion territorial entre Paucartambo y
Quispicanchis se extiende a la de ch’'unchu y qulla. Como explicaré en mayor detalle,
mas adelante; otra serie de relatos que se refieren a la competencia entre Inkarri y
Quillari (Valencia: 1973, Flores Ochoa: 1973; Muller: 1984), permite proponer otro par de
opuestos dentro del paradigma: Antisuyu y Qullasuyu. Como se afirma en todos los
Andes peruanos, el ch’'unchu o anti es el habitante de la selva o de lo que en tiempos
prehispanicos era conocido como el Antisuyu(40). Al respecto es interesante sefialar la
similitud entre el danzante del ghapaq ch’unchu y los antis representados por Guaman
Poma (1956, 236 y 239). Volviendo al relato del Sefior de Quyllur Rit'y, la vinculacién
entre los ch’'unchu y los antepasados de Ccatcca, permite ubicar a Paucartambo dentro
del espacio del Antisuyu. Por otro lado, el qulla es popularmente considerado el
habitante del altiplano, regiéon conocida en tiempos prehispanicos como el Qullasuyu.
Por todo lo dicho hasta aqui, la lectura de estos relatos permite trabajar con el siguiente
cuadro de oposiciones:

CUADRO XI
Oposiciones espaciales en la guerrilla-1

Paucartambo VS. Quispicanchis
Ch’unchu VS. Qulla
Antisuyu VS. Qullasuyu

La relacion de oposicion entre Antisuyu y Qullasuyu esta ampliamente
documentada (ver, por ejemplo, Ossio: 1973; 1984; Flores Ochoa: 1992; Hopkins: 1982).

«Esta cuatriparticion [la de Cuzco incaico] era la representacion de los suyus, que son
los cuartos que formaban el gran imperio de las «Cuatro Partes del Mundo». (....) En el
Hanan estaban, hacia el oeste el Chinchaysuyu y al este el Antisuyu. En el Urin estaban
el Cuntisuyu al oeste y el Qollasuyu hacia el este. En el Urin se ubicaban el Qollasuyu
hacia el levante y el Cuntisuyu al poniente. La connotacion de Chinchaysuyu y Antisuyu
era masculina y la de Qollasuyu y Cuntisuyu femenina. La otra relaciébn muestra que
Chinchaysuyu se refiere a la agricultura y Qollasuyu en contraposicion es la region de
mayor riqgueza ganadera. Antisuyu es la region amazénica, representada por la caza de
animales silvestres, proveedora de madera, cera, plumas y coca. El Cuntisuyu es la
costa del Pacifico que provee pescados, guano de las islas y también coca» (Flores
Ochoa: 1992, 20).

Existe entre el Antisuyu y el Qullasuyu mas que una relacion de oposicién. Como
se lee en esta cita, la relacién entre ambos es también de complementariedad y de
jerarquia, en la que el Antisuyu aparece como predominante(41). La relacion de




142

oposicion complementaria jerarquizada entre Antisuyu y Qullasuyu que se daba en
tiempos prehispénicos es extrapolada hasta la actualidad a través de los discursos
miticos y rituales(42). Por lo tanto, la representacion de la guerrilla constituye parte de un
ciclo mitico y ritual mayor, haciendo posible extender el tipo de relacién existente entre
Antisuyu y Qullasuyu a los demas pares de opuestos que he establecido: Paucartambo
versus Quispicanchis / ch’unchu versus qulla. Veamos a continuacion como se establece
la supremacia del Antisuyu, Paucartambo y los ch’unchu en la tradiciéon oral y en el ritual.

En los relatos acerca del milagro del Sefior de Quyllur Rit'y se dice que la gente de
Paucartambo lleg6 primero al lugar de los hechos y que por eso los ch’'unchu de
Paucartambo son los preferidos del Sefior. En la fiesta de la Virgen del Carmen los
ghapag ch’unchu son los danzantes predilectos de la imagen y sus guardianes. El status
superior de estos personajes dentro de la jerarquia ritual de la fiesta se manifiesta en el
rol que cumplen acompafando a la imagen en las procesiones y bendiciones, e incluso
cuando escoltan al prioste en la ceremonia del cera apaycuy. Los danzantes ademas
deben cumplir con una serie de requisitos de indole estética, de tal forma que también
en la manera en que representan a sus personajes se hace alusion a su status. Los
integrantes de la comparsa deben ser altos, jovenes y agiles. El vestuario,
especialmente el tocado que hace aparecer a los danzantes mas altos de lo que son,
contribuye a resaltar su rol. También los pasos de su coreografia caracteristicos por ser
marciales y exigir un buen estado fisico, caracterizan a los ch’'unchu como personajes
poderosos. Pero todo esto se hace mucho mas claro si se compara al personaje del
ghapag ch’unchu con el de la comparsa del ghapaq qulla. Mientras que los ch’'unchu son
los danzantes predilectos de la virgen y sus guardianes; los qulla, tanto en los relatos
acerca de la llegada de la imagen al pueblo como en la fiesta misma, aceptan la
permanencia de la virgen en el pueblo y se contentan con venir a verla una vez al afio en
la fiesta. En los cantos de los ghapaq qulla también se asume el hecho de tener que
despedirse de la virgen porque Paucartambo es su lugar de residencia.

Se ha hecho alusion al caracter marcial y guerrero de los ch’unchu. Siempre se
desplazan ordenadamente y con el cuerpo erecto. Los qulla por el contrario, se
caracterizan por ser muy juguetones, revolcarse en el piso y bromear, a veces
agresivamente, con el publico. Incluso un danzante de sagra me coment6 que no
bailaria la danza de los qulla porque éstos siempre se ensucian y se revuelcan en el
piso. Existen ademas algunos elementos que aluden a la relacion entre los qulla 'y las
llamas. Los qulla no sélo representan el altiplano, igual que las llamas, sino que en su
coreografia existen pasos, juegos y sonidos que imitan a estos animales(43). Este
comportamiento y la relacion entre los qulla y las llamas identifica a estos danzantes con
lo no social, mientras que los ch’unchu, por oposicién, representan lo social que mas
adelante caracterizaré como poder civilizador.

Por ultimo, la posicién jerarquicamente superior de los ch’'unchu con respecto a los
qulla, se expresa claramente en la victoria de los ch’unchu en la guerrilla y su éxito en el
rapto de la imilla, personaje que hemos definido como responsable por el bienestar y
continuidad del grupo que la posea.




143

La relacién entre el ch’'unchu y el qulla no solamente es de oposicion, sino
también de complementariedad. Segun la tradicién oral, ambos grupos se encuentran en
el pueblo para intercambiar sus productos, hecho que alude a la complementariedad de
pisos ecologicos distintos(44). He mencionado lineas arriba que ambos personajes
representan otras categorias de pares de opuestos como, por ejemplo, Antisuyu y
Qullasuyu, hanan y hurin, masculino y femenino que también implican una relacién de
complementariedad. También en el desenlace de la representacion de la guerrilla se
hace evidente la complementariedad entre ghapaq ch’'unchu y ghapaqg qulla. Cuando se
da el conflicto por la imilla aparentemente sélo la subordinacion de uno por el otro es
posible. A pesar de ello, la victoria de los ch’unchu sobre los qulla no es absoluta. La
muerte del qulla se debe a su lucha por defender a la imilla; esta muerte es al mismo
tiempo una ofrenda a la virgen, la sangre derramada es un pago(45). Este mismo
sentido tiene también el yawar mayu realizado por los qulla. Esta transformacion de la
muerte en simbolo de vida se da cuando, en el funeral del ghapaq qulla, los danzantes
de esta comparsa muestran un comportamiento ambiguo; lloran y rien al mismo tiempo.
Ademas, el proximo afio los qulla volveran a visitar a la virgen. A pesar de que se
establece que la virgen se queda en Paucartambo, el derecho de los qulla a visitarla y
adorarla no les es negado. El orden que se establece después de la guerrilla, no implica
la exclusién de un grupo por el otro, sino un orden jerarquico en el que se reconoce la
interdependencia y complementariedad entre ambos.

He definido anteriormente la representacion de la guerrilla como el evento ritual en
el cual se define el lugar de pertenencia de la imagen de la Virgen del Carmen,
representada en el personaje de la imilla. Si se toma en cuenta lo dicho acerca de los
personajes del ch’'unchu y del qulla, entonces, la victoria de los primeros debe ser
interpretada como la victoria del pueblo sobre el mundo foraneo. En este sentido,
también es elocuente la afirmacion segun la cual los ch’'unchu son los guardianes de la
Virgen del Carmen. Como guardianes de la imagen se convierten en guardianes de la
identidad que ella representa y que en términos espaciales he definido anteriormente
como el pueblo o el kmundo de adentro», mientras que los qulla representan al «mundo
de afuera». Esto encuentra un paralelo en la caracterizacion que se da entre ch’'unchu y
gulla como civilizado y salvaje respectivamente.

Los ch’unchu representan en el ritual a los mestizos paucartambinos. Sin embargo,
esta identificacion plantea una interrogante. Los personajes del ghapaq ch’'unchu
representan en la tradicion a los habitantes de la selva, considerados guerreros salvajes,
no civilizados. ¢ Por qué, entonces estos mismos personajes, que ademas segun uno de
los relatos, atacaron con sus lanzas el cuerpo de la imagen, representan la identidad
mestiza paucartambina que la virgen personifica?

Esta contradiccion se resuelve, como otras que he presentado en discusiones
anteriores, por la transformacion ritual que sucede en la representacion de la guerrilla y
gue da origen a la renovacion del orden en el pueblo. Para explicar esto es necesario
referirme nuevamente al motivo del rapto de la imilla como elemento mediador y como
poder transformador. La victoria de los ch’'unchu en la guerrilla implica una
transformacion en el sentido que la posesion de ella determina la posicion jerarquica




144

superior de los ch’unchu. El rey de los ch’'unchu que antes se le veia acompafiado del
cusillo (un elemento no social) ahora va acompafiado de la imilla. Aunque la imilla
pertenecia a los ghapaq qulla y, por lo tanto, es una mujer jerarquicamente inferior, ella
garantiza la continuidad y procreacion del grupo y, en ese sentido, personifica lo social.
De tal modo que, el hecho de que ahora el caporal de los ch’unchu esté acompafiado
por la imilla en vez del cusillo, le otorga a los ch’'unchu una posicion jerarquica superior.
De la unién de la imilla y del ch’unchu se espera un orden nuevo en el cual el personaje
del ch’'unchu aparece como ente civilizador(46).

En el relato que cuenta acerca del ataque de los ch’'unchu a la imagen de la Virgen
del Carmen se encuentra un hecho revelador en el sentido de una transformacion mitica
del ghapaq ch’'unchu, y que explica el contenido positivo que adquiere este personaje en
la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo. El ataque a la imagen implica una
agresion y un rechazo, pero al mismo tiempo es la acciéon que desencadena el traslado
definitivo de la Virgen del Carmen al pueblo de Paucartambo. El ataque y el traslado final
de la imagen esta mediatizado por un hecho significativo en términos de una
transformacién: el cambio de nombre del rio. Segun el relato, éste llevaba el nombre de
Amaru Mayu. Cuando la imagen es tirada al rio por los ch’'unchu, éste cambia de
nombre, tomando el de Madre de Dios. El cambio del nombre expresa una
transformacion del quechua al castellano, asi como del nombre de una divinidad
guechua a una catdlica. Esta transformacion se da en la direccion de una mestizacion,
en la misma linea que, segun Villasante, se transformaron en el contexto de la
competencia entre la fiesta de la Virgen del Carmen y de la Virgen del Rosario, las
danzas que hoy representan la identidad de los mestizos de Paucartambo. El cambio del
nombre del rio explica la transformacion de los ch’'unchu de agresores a defensores de
la imagen; transformacion que explica la conversion del personaje del ghapaq ch’'unchu
en el danzante preferido de la Virgen del Carmen y en representante de la identidad
mestiza paucartambina al interior del contexto ritual. Ya anteriormente he sefialado que
los elementos que se encuentran a nivel del mito se actualizan en el ritual,
especialmente en la representacion de la guerrilla.

La transformacion mitica que sufre el ch’'unchu en el relato se ve reforzada por el
hecho de que esté vinculada al cambio del nombre del rio, es decir, al elemento agua,
gue en la sociedad andina tiene connotaciones que le otorgan un poder mediador y de
fuerza vital. Varios autores mencionan la relaciéon entre agua, sangre y semen (Quispe:
1969; Arguedas: 1975; Isbell: 1978 y Ossio: 1992). Ortiz (1980) discute la relacion del
agua con el mundo presente y la implementacion de un nuevo orden. Ossio (1992, 341)
insiste en el rol mediador del agua, cuando analiza la funcién del rio en la configuracion
espacial de la sociedad andamarquina, cuya base dual estaria mediada en el contexto
de la fiesta del agua por la ubicacion del rio Negromayu.

En el mito, el cambio del nombre del rio marca un momento de transformacion que
se actualiza en el ritual y que permite la definicién del ghapaq ch’'unchu en términos
positivos. La transformacion ritual del ch’'unchu se da en dos ambitos, en la
personificacion que se hace de él y en la funciéon que cumple en la ceremonia de la
guerrilla.




145

La danza del ghapaq ch’unchu o ch’unchu rico es una version estilizada y
civilizada de la danza del gara ch’'unchu o ch’unchu pobre -bailada por los campesinos
indigenas en la fiesta de la Virgen del Rosario-, en la que se representa al mismo
personaje. Existen diversos elementos del vestuario y de la coreografia que distinguen al
ghapaq ch’unchu como un guerrero alto y valiente, oponiéndolo al gara ch’'unchu(47).
Ambas danzas reflejan la oposicion entre la fiesta de la Virgen del Rosario y de la Virgen
del Carmen, que explica la consolidacion de la identidad mestiza paucartambina, como
una unidad homogénea y diferenciada de la identidad indigena. El personaje del ghapaq
ch’unchu, por lo tanto, es el producto de la oposiciéon y competencia entre ambos
contextos festivos; de ahi su identificacion como representante de la identidad del
pueblo.

En un contexto festivo mas amplio, el personaje del ghapaq ch’'unchu se define en
términos de oposicién al personaje del gara ch’'unchu, pero al interior de la fiesta de la
Virgen del Carmen lo hace en oposicién al ghapaq qulla. Ya anteriormente he explicado
la oposicion que existe entre ch’'unchu y qulla en términos de civilizado versus salvaje;
orden versus caos y «mundo de adentro» versus «mundo de afuera»; oposicion que
encuentra su expresion mas significativa cuando el ghapaq ch’'unchu asume la
representacion del pueblo de Paucartambo en el enfrentamiento con los ghapag qulla.

Mi hipotesis entonces, es que el personaje del ghapag ch’'unchu como
representante de la identidad mestiza paucartambina es, como he ido exponiendo en
esta seccion, resultado de una transformaciéon que puede ser entendida a nivel del
contexto festivo pero también a nivel de un contexto ritual mas amplio (Canepa: 1993a).
Es en este contexto ritual regional en el que quiero poner énfasis a continuacion.

Desde la perspectiva de Paucartambo y dentro del contexto ritual de la fiesta de la

Virgen del Carmen, la secuencia de pares de opuestos puede extenderse a un par mas:

CUADRO Xl
Oposiciones espaciales en la guerrilla-1I

Paucartambo VS. Quispicanchis
Ch’unchu VS. Qulla

Antisuyu VS. Qullasuyu
Mundo de adentro VS. Mundo de afuera

De esta manera se identifican el personaje del ghapaq ch’'unchu con el «<mundo de
adentro», que corresponde a la identidad mestiza paucartambina, y el personaje del
ghapaq qulla con el «kmundo de afuera». Esta asociacion explica el hecho de que cada
afio tengan que ser los ch’unchu los vencedores de la guerrilla para que la fiesta
concluya exitosamente.




146

Ya anteriormente he mencionado que la guerrilla y el personaje del ch’unchu son
parte de un ciclo ritual y mitico mayor, en el cual el ch’'unchu aparece como agente
civilizador. La realizacion, representacion y narracion de batallas entre grupos y fuerzas
opuestas esta ampliamente documentada(48). En éstas se puede encontrar el tema de
la competencia de fuerzas opuestas complementarias que se resuelve en términos del
establecimiento de un orden que supone la relacién jerarquica entre ambos polos.
También el motivo del rapto constituye un aspecto importante en algunas de las
narraciones sur-andinas que se refieren a la competencia entre Qullarri e Inkarri (Flores
Ochoa: 1973; Valencia: 1973; Miller: 1984).

Mi postulado es que el personaje del ghapaqg ch’'unchu en la representacion de la
guerrilla en la fiesta de la Virgen del Carmen puede ser identificado con Inkarri, en el
sentido que ambos comparten su rol civilizador, entendido como el poder de propiciar el
inicio de un tiempo y orden nuevos. La relacién entre Inkarri y el personaje del ch’'unchu
ya ha sido sugerido anteriormente por Silverman-Proust (1986) en un analisis de los
disefios de los tejidos Qero, donde encuentra el motivo de Inkarri representado por el
ch’unchu.

Segun una de las versiones del mito de Inkarri (Arguedas y Roel: 1973), éste se
habria refugiado en la selva, lo cual establece una relacion entre éste y el Antisuyu,
espacio en el que habita el ch’'unchu. El Antisuyu, vinculado al Chinchaysuyu y al mundo
de arriba o hanan (Ossio: 1973; Hopkins: 1982; Flores Ochoa: 1992) y al lado de la
mano derecha del Inca (Ossio: 1973), aparece como jerarquicamente superior, elevando
también al ch’'unchu a esta categoria y transformandolo miticamente. También la
distorsién que se ha hecho popularmente de los hechos histéricos acerca de la Ultima
rebelion de los Incas de Vilcabamba, puede ser interpretada en el sentido de una
afirmacion de la relacion entre la nocion del «retorno del Inca» y el personaje del ghapaq
ch’'unchu (Cénepa: 1993a). La tradicién popular -haciendo referencia a la rebelion Inca
de Vilcabamba (1537-1572)- cuenta que el ultimo Inca rebelde, Tupac Amaru |, se
refugioé en la selva, region Inca del Antisuyu. Se cree que éste vive escondido en una
ciudad llamada Paititi, de donde volvera para restaurar el orden y gobernar su imperio
(Ossio: 1984, Silverman-Proust: 1986). Esta version esperanzadora de los hechos
histdricos coincide con otra de las versiones populares acerca del desenlace de la
rebelién de Tupac Amaru Il. Este en realidad murié degollado en el Cuzco después de
haber sido apresado por los espafioles. Sin embargo, la tradicién popular ha alterado los
hechos de tal modo que se cuenta que la cabeza de Tupac Amaru Il, que fue exhibida
publicamente a manera de ejemplo para los rebeldes, empez6 a embellecer de tal forma
gue el Virrey Toledo se vio obligado a mandar a enterrarla, y que desde entonces se
estaria formando el cuerpo unido a ella. Para cuando este proceso concluya se espera el
retorno del Inca (Wachtel: 1976; Flores Galindo: 1986; Burga: 1988). Esta version de los
hechos coincide con el motivo de la regeneracién del cuerpo de Inkarri que aparece en
la mitologia.

El motivo del «retorno del Inca» implicito en estos discursos narrativos se actualiza
en la representacion de la muerte de Atahualpa, cuyas versiones también suponen una




147

distorsion de los hechos historicos, de tal forma que éstos pueden ser ubicados como
parte de un ciclo mitico y ritual que incluye la representacién de la guerrilla.

En la representacion de la «muerte del Inca», éste es degollado por los
espafioles(49), hecho que no corresponde a los acontecimientos histéricos. Que en la
representacion de la «muerte del Inca» éste sea degollado se debe a una superposicion
entre Atahualpa y Tupac Amaru Il (Gonzales y Rivera: 1982). De tal modo que cuando
se representa la «muerte de Atahualpa» en realidad se esta recordando la muerte del
ultimo Inca rebelde. La representacion de la «muerte del Inca» es entonces una
actualizacién del mito de Inkarri.

Resulta interesante que la memoria popular haya distorsionado los hechos
extrapolando el argumento de la decapitacién de Tupac Amaru, en Cuzco, a los
acontecimientos sucedidos a Atahualpa en Cajamarca. Para la memoria popular, el Inca,
como personaje mitico y no histérico, muere degollado. Esta distorsion no sélo se
explica por la importancia del mito de Inkarri, cuya cabeza esta separada del cuerpo,
sino por el rol que cumplen las cabezas de animales sacrificados en muchos rituales
propiciatorios andinos (Millones: 1992, 45-47). Esta coincidencia entre mito y ritual le
otorga a la representacion de la «muerte del Inca» un valor importante: el poder de
regeneracion. Dentro de esta l6gica no resulta sorprendente la presencia de la dicotomia
cuerpo/cabeza en los relatos acerca de la llegada de la Virgen del Carmen al pueblo. En
este sentido, la unién final entre la cabeza de yeso y el cuerpo de madera adquiere un
contenido transformador que da inicio a la tradicion mestiza Paucartambina.

A través del motivo del «retorno del Inca» todos estos discursos miticos y rituales
comentados a lo largo de esta discusion se relacionan. Por lo tanto, considero que la
representacion de la guerrilla es, junto con la representacion de la «muerte del Inca»,
parte de un ciclo mayor que tiene como motivo central el del «retorno del Inca», y que
esta gobernado por un poder regenerativo.

Segun el mito, el Inca se encuentra en la selva, por lo tanto el personaje del ghapaq
ch’unchu lo personifica en el ritual, actualizando la nocién de su retorno. Lo que es
importante aqui es insistir en la valoracion del Inca no en términos histéricos (la vuelta
del Inca histérico o del pasado Inca), sino como fuerza regenerativa que garantiza el
inicio de un nuevo ciclo. Esta diferenciacion es importante ya que el ghapaq ch’'unchu de
Paucartambo constituye una expresion particular del motivo del «retorno del Inca», que
se define como la de la identidad mestiza paucartambina. Quiero decir que el poder
regenerativo y utépico del ghapaq ch’unchu y de la representacion de la guerrilla, que lo
vincula a un contexto ritual y mitico andinos, es utilizado en la fiesta de la Virgen del
Carmen en favor de la construcciéon de una identidad mestiza concreta y
contemporanea. Los significados de la representacion ritual del ghapaq ch’'unchu se
nutren de las ideas que tienen los paucartambinos acerca del pasado Inca, que es
reelaborado y utilizado para disefiar una identidad mestiza presente que se inspira
también de sus raices indigenas.




148

En términos culturales mas amplios, el ghapaq ch’'unchu de Paucartambo es la
expresion de una version local del motivo del «retorno del Inca», manipulada
ideologicamente por los mestizos paucartambinos que viven en y fuera del pueblo. Es en
este contexto que debe entenderse la transformacién del personaje del ghapaq ch’'unchu
de habitante salvaje de la selva en agente civilizador y, como tal, representante de la
identidad mestiza paucartambina.

Lo que he querido discutir en esta seccion es el significado transformador que tiene
la representacion de la guerrilla, lo cual la convierte en el evento festivo mas importante.
En ella, el personaje del ghapag ch’'unchu asume la identidad de los mestizos
paucartambinos, el espacio del pueblo o del mundo de adentro se delimitan y se asegura
la permanencia de la virgen en él. El desenlace de la guerrilla da inicio a un nuevo ciclo
en el cual los mestizos paucartambinos se definen como tales segun los vinculos rituales
gue hayan podido establecer con la Virgen del Carmen y los demas paucartambinos.

Los nuevos integrantes de las comparsas ya han sido bautizados, las promesas de los
danzantes de cumplir con la Virgen del Carmen y con sus comparsas se han cumplido,
el nuevo prioste y los karguyuq entrantes desfilan por las calles, dando inicio al
kacharpari.

Finalmente quiero mencionar que, como evento central, la representacion de la
guerrilla contiene en si los aspectos estructurales de la fiesta de la Virgen del Carmen, a
los cuales he estado haciendo alusién a lo largo de todo el trabajo. En la guerrilla se ve
reflejada una concepcion dualista del mundo en la que los opuestos aparecen como
complementarios jerarquizados, cuyo orden se entiende como resultado de una
transformacion. Es a través de la representacion de la guerrilla que se llega a ese orden,
cuyo contenido es manipulado por los actores sociales que participan en el ritual. La
guerrilla tiene también un caracter propiciatorio y utdpico que se ve reflejado en el
personaje del ghapaq ch’'unchu, que se define y redefine en el mito y en el ritual como
representante de la identidad mestiza paucartambina.




149

NOTAS

10.

11.

Segun la division geopolitica incaica. Paucartambo pertenecia en tiempos
prehispanicos a la region del Antisuyu, mientras que Puno se encontraba en el
Qullasuyu; los habitantes de ambas regiones son conocidos genéricamente como
chunchu y qulla respectivamente. Volveré en mas detalle sobre la relacion
Qullasuyu/Antisuyu y qulla/chunchu en la seccién dedicada a la discusién de la
representacion de la guerrilla.

Esta version es una transcripcion que hace Villasante del relato recogido por la
escritora Betty Yabar de Zudiga publicado en su libro Testimonio de Cheqec
(Villasante: 1980, 139-40).

Tomando en cuenta que el pueblo de Paucartambo se presenta como pueblo de
artesanos y artistas ( ver Villasante 1981), el hecho de que, en el relato, el cuerpo de
la virgen sea esculpido por un artesano del lugar cobra especial importancia.

El dualismo cabezal/cuerpo que esta presente en este y otros relatos muestra un
paralelo con el motivo de la cabeza en el mito de Inkarri. Segun éste, la cabeza del
Inca decapitado estaria enterrada en algun lugar esperando que el cuerpo crezca
nuevamente para reaparecer en el mundo.

El mismo Villasante afirma que no existe ninguna imagen de la Virgen del Carmen en
Paucargolla, pero si hay una muy parecida en el pueblo de Pucara, posiblemente
capital del corregimiento de Paucarqolla (Villasante: 1980, 136). En el pueblo de
Paucarqolla en Puno, se celebra la fiesta de la Virgen del Carmen, pero es una
fiesta de menor importancia y no cuenta con grupos de danzantes. No he podido
recoger en el pueblo de Pucarqolla ningun relato que cuente acerca del origen de la
imagen de la Virgen del Carmen que alli existe. Lo que si cabe resaltar es que
Paucarqolla se encuentra en la carretera a pocos km. De la entrada a Puno cuando
se viene desde Cuzco. En la actualidad existe una importante feria ganadera en
Paucargolla que se realiza en el mes de febrero y que coincide con la época de
carnavales. La gente en el pueblo recuerda que antiguamente habitaba en él un
grupo de arrieros que hacian viajes hacia el Cuzco y la selva.

La relacion de competencia se hace mas evidente a nivel del ritual, como sefialaré
en la discusion de la representacion de la guerrilla.

Esta version también se encuentra en el libro de Villasante (1980: 136-137).

En esta version se menciona el templo de Asuncion. En la version de Villasante
(1980:136), éste se refiere al templo en la hacienda Asuncion.

La transformacion aqui mencionada se refuerza a nivel del ritual en términos de la
caracterizacion misma que se hace del danzante del ghapac chunchu.

En el texto de Morote Best (1988) se encuentran relatos sobre el origen de cultos a
virgenes y santos en distintos lugares del pais en los cuales se hace referencia al
origen foraneo de las imagenes y a la consecuente apropiacién de ellos por los
pobladores del lugar. Por lo tanto, el motivo de la ‘foraneidad ‘ y de la ‘apropiaciéon’
parecen ser universales en los Andes.

Sobre todo las comparsas integradas por residentes en Cuzco, como los ghapac
negro y los contradanza, quienes organizan actividades durante el afio con el
objetivo de recaudar fondos para el grupo.




150

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Si bien no todos los participantes en la fiesta, estaban enterados de la fiesta de la
Virgen del Carmen que realizan los residentes en Lima, muchos danzantes integran
comparsas que se presentan en Limay Paucartambo. Por esta razon en Lima se
celebra la fiesta una semana antes que en Paucartambo; de tal modo, danzantes y
devotos pueden asistir a ambas. De todos modos seria necesario un estudio mas
detallado para determinar la naturaleza y las caracteristicas de la relacién entre
ambas fiestas.

En muchas conversaciones mis informantes hicieron referencia a los suefios que
tienen con la virgen, en los que ella transmite sus deseos y compromete a los
danzantes a bailar para ella. En este sentido, los paucartambinos mantienen un
didlogo permanente con la Virgen del Carmen en sus suefios. No voy a ahondar en
este tema porque sale de los limites planteados en este trabajo. Sin embargo,
considero que éste es un punto de analisis muy importante para discutir el significado
de la virgen y de las danzas en términos individuales.

Existen algunas comunidades campesinas del distrito de Pisaq, de la provincia de
Calca, que limitan con Paucartambo y que van a comerciar alli, estando también bajo
una fuerte influencia cultural paucartambina. Es interesante anotar que en los ultimos
afos, la fiesta de la Virgen del Carmen de Pisaq (14-16 de julio) esta siendo
promovida especialmente por el grupo de artesanos de ese pueblo convirtiéndose
en un polo de atraccién para campesinos y comerciantes, asi como para cuzquefios
y turistas (Pisaq solamente queda a una hora de camino de la ciudad del Cuzco por
una carretera asfaltada). Los pobladores de Pisaq son conscientes de la importancia
de la fiesta de Paucartambo y dicen que se han planteado como meta superarla. La
competencia de fiestas y de danzas como forma de control politico y social es un
lenguaje comun y de actual vigencia.

En el afio 1990, el alcalde, por ejemplo, viajo con excesiva prevision al Cuzco
llevando una pieza de la central eléctrica que no funcionaba perfectamente. La pieza
tenia que ser arreglada para que no fallara en ningdn momento durante la fiesta y
para que el pueblo estuviera debidamente iluminado.

En el afio 1990 practicamente ninguna comparsa que habia anunciado un ensayo
lleg6 a reunirse. En parte se debi6 al hecho de que por problemas de energia
eléctrica no contaban con la luz necesaria para realizar los ensayos. Otro
impedimento que surgid entre una de las comparsas fue que los muasicos pedian mas
dinero de lo que la sefiora del cargo estaba dispuesta a pagar. La discusion con los
musicos atraso los ensayos hasta que finalmente el Ultimo dia antes de la fiesta (14
de julio) los integrantes de la comparsa se reunieron en una cancha de fatbol y
bailaron a pesar de la falta de luz. Otras comparsas estan integradas casi en su
totalidad por miembros que viven fuera de Pucartambo. En ese caso, los ensayos
son en el lugar donde se encuentra la mayoria de danzantes. En 1991, los ensayos y
las reuniones de la comparsa de los panaderos, que se recre0 para la fiesta de ese
afio, sirvieron para que el grupo se pusiera de acuerdo y se consolidara a las
personas que realmente tenian intenciones de participar.

En 1991 la entrada de los maqt’a fue un grupo. Ello se establecié previamente por el
conjunto de magta que participé ese afio y que trataban de consolidarse como grupo.
Debido a que algunas comparsas han adquirido un local propio, los lugares de
reunién donde los danzantes se ponen sus trajes y desde donde solian hacer su




151

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

entrada se est4 alterando. En el futuro habria que estudiar en qué medida los
cambios que suceden en las comparsas y en su organizacion afectan la estructura
espacial y temporal de la fiesta. En Lima, por ejemplo, se percibe un cambio en este
sentido, ya que la fiesta se celebra en dos dias y en un espacio distinto que el del
pueblo.

En la actualidad se suman dos barrios nuevos, el barrio Virgen del Carmen y el de
Valdivieso Bueno. Los cuatro barrios tradicionales son Virgen del Rosario,
Kallispuquio, Karpapampa y Kenkomayu o Pueblo Libre.

Género musical que se interpreta en momentos que se hacen saludos o despedidas,
0 cuando se va a entregar una ofrenda.

Esta es una tonada que se ejecuta cuando los danzantes se desplazan como grupo
por las calles. Cada comparsa tiene su propio pasacalle, de tal modo que sé6lo
oyendo la musica es posible identificar al grupo que esta proximo.

Si bien no hay un orden de entrada, las comparsas que entran primero expresan mas
orden y disciplina. En 1990, una comparsa que, incluso el afio anterior no pudo
participar en la fiesta por problemas econémicos y de organizacién, hizo su entrada
cuando ya habia empezado el cera apaycuy que es una ceremonia posterior. El
retraso se debi6 a que tuvieron problemas en encontrar un conjunto musical; con el
gue lograron hacer contacto llegé a ultima hora. Incluso algunas comparsas hacen
su entrada “prestandose” el conjunto musical de otra comparsa, por lo que tienen
gue esperar a que el primer grupo concluya su entrada. En 1991 una de las
comparsas no pudo hacer su entrada porque su conjunto instrumental no llegé a
tiempo. Ese mismo afio otra comparsa hizo su aparicion sin acompafiamiento
musical.

Se considera casa del prioste o del karguyoc de una comparsa a aquel lugar que ha
sido designado para que éstos puedan recibir a su familiares e invitados. Desde hace
algunos afos, la Municipalidad de Paucartambo otorga al prioste el “Albergue
Municipal”, que durante el afio funciona como un pequefio hotel y local municipal.
Alli, el prioste, que en la actualidad viene del Cuzco, puede alojarse junto con sus
invitados.

Esta expresion se usa en Paucartambo para referirse a los miembros de las antiguas
familias de hacendados de la region que ya no viven en el pueblo, pero siguen
manteniendo gran parte de su prestigio e influencia. El apellido es un criterio
importante para determinar la pertenencia a este grupo. Este grupo de “gente
notable”, llamados también “vecinos importantes” o los “conocidos” pertenecian de
hacendados y familias extranjeras del lugar, a quienes se diferenciaban de los
mestizos considerados de la clase media. Sin embargo, debo decir que este término
es utilizado arbitrariamente en el sentido que en la actualidad las nuevas
generaciones ya no distinguen entre “los notables” y los mestizos. El grupo que se ha
constituido en la posicién mas alta de la jerarquia social es el de los mestizos, de tal
modo que las expresiones como “notables”, “conocidos” o “gente del pueblo” ya no
se usan o han tomado otros significados.

“Guion: (...) 2.m. Cruz que va delante del prelado o de la comunidad como insignia
propia. 3. Estandarte del Rey o de cualquier otro jefe de Hueste. // 4. Pendon
pequefio o bandera arrollada que se lleva delante de algunas procesiones // (...) 8. El
que en las danzas guia la cuadrilla.” (Diccionario de la Lengua Espafiola: 1992).




152

26.
27.

28.

29.

30.

31.

32.

Las botellas con las flores son preparadas por los escolares del pueblo.

Mientras se quema el castillo, toda la gente esta aglomerada alrededor de él, de tal
forma que las luces de los fuegos sobresalen por encima del las cabezas de la
gente. Es una imagen que visualmente alude al momento de la procesion en la que
se ve a toda la gente junta alrededor del anda de la virgen, y ella sobresaliendo por
encima de la masa.

Parece ser que la costumbre de bailar sin disfraces y, especialmente, sin mascara,
es bastante nueva. Algunas personas mayores critican este hecho, ya que opinan
gue son los jévenes los que han introducido esta costumbre con el fin de darse a
conocer, cuando en realidad habria que mantenerse reservado ya que la relacion
con la virgen debe ser privada (Galliani: s.f.). Es interesante anotar, también, que un
viejo danzante y artesano coment6 que en los Ultimos afios los danzantes de
contradanza habian roto sus mascaras publicamente, lo cual era sefial de su
capacidad econémica para comprarse una mascara nueva para la proxima fiesta. Si
bien s6lo pocas personas sabian de este hecho, todas ellas coincidieron en criticarlo
en el mismo sentido refiriéndose a éste como una indebida actitud de superioridad
por parte de estos danzantes.

Segun Villasante (1980), Vasquez (s.f.) y Thomas Turino (informacién personal), los
distintos frutos y artesanias en miniatura se tiraban desde un castillo o plataforma
gue se armaba en el centro de la plaza. En los afios 1989, 1990 y 1991, el bosque se
realiz6 desde el balcén de la Biblioteca Municipal que se encuentra en la plaza de
armas. Sin embargo, en 1992 pude observar la ceremonia del bosque asi como la
describen Villasante (1980), y Vasquez (s.f.).

Esta ceremonia recuerda a otra descrita en un articulo de D. Hopkins (1982, 175)
llamada chu’ya en algunos lugares y que consiste en tirar hojas de coca, cebo de
animal y maiz como ofrendas para la Pachamama y awkis con fines purificatorios y
propiciatorios.

Yo solamente conté nueve panes en cada porcion. La gente del lugar explico este
hecho aludiendo a la crisis econémica que vive el pais y que hace dificil mantener la
tradicion de los once panes. Segun la tradicion, el nombre de esta ceremonia se
debe justamente al hecho de que la costumbre establece que se entregen porciones
de once panes. Por otro lado, el once es una costumbre espafiola también expandida
en América Latina y se refiere a una pequefia merienda “que se toma entre once y
doce de la mafana, o a diferentes horas de la tarde, segun los paises.” (Diccionario
de la Lengua Espafiola, 1992). U. Quispe, en un trabajo sobre la herranza en
Ayacucho, se refiere al once en los siguientes términos: “Llaman asi a una mezcla de
coca con pedazos de pan, cafiigua y un poco de confites, que colocan sobre los
carneros “contrayentes”, en un rebozo rosado. En Ayacucho es la comida especial
gue ofrecen los padres del novio a los padres de la novia.” (Quispe: 1969, 109). E.
Urbano hace referencia a una ceremonia que se realizaba en la fiesta incaica de la
sitwa, en la que se “repartia entre los participes una especie de pan ensangrentado,
llamado yawar sanco (...)” (Urbano: 1987, 24). Al momento de recibir el pan, los
asistentes hacian un juramento de fidelidad al Inca y a la divinidades.

Se cuenta que antiguamente el almuerzo era para todo el pueblo, pero que hoy se
restringe a las personas invitadas por el prioste, quien manda invitaciones
personales.




153

33.

34.

35.
36.
37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.
45.

En el afio 1990, se suscitd un problema con motivo de las misas de bendicion de ese
dia. Ese afio lleg6 a Paucartambo un cura nuevo que afirmé querer cambiar el
caracter de la fiesta, ya que, segun él, ésta se habia paganizado mucho debido a la
participacion de los grupos de danzantes. Se neg6 a celebrar mas de dos misas ese
dia, siguiendo los reglamentos de la iglesia. Esto hacia imposible mantener la
costumbre segun la cual en un dia se celebraba una misa por cada comparsa. Un
dia Antes, el parroco tuvo una reunion con los caporales de las comparsas y se llegé
al acuerdo de realizar una misa por dos o tres grupos de danzantes. Los problemas
con el cura, quien no quiso cumplir con otras costumbres de la fiesta, continuaron
hasta el final. En cuanto a los aspectos litirgicos, ese afio el pueblo se mostré6 muy
descontento en sus comentarios acerca del desarrollo de la fiesta.

No todas las comparsas asisten a la carcel siempre. Algunos grupos opinan que no
tiene sentido bailar ahi porque muy pocos observadores asisten, lo que no les
permite lucir sus coreografias. Sin embargo, esta actitud es muy variada y cambia de
afio en afio, lo que hace notar como la participacion de las comparsas determina el
éxito de algunas ceremonias, y como, al mismo tiempo, la asistencia mayoritaria a
algunas ceremonias obliga a cambiar de actitud a los grupos de danzantes.

Lanzas de madera de chonta.

Mascara de lana que usa el danzante de ghapaq qolla.

Villasante (1980: 210) afirma que parece tratarse de una ceremonia que durante la
Colonia y la Republica se hacia como una forma de bautizo a los miembros que
ingresaban a la cofradia de la Virgen del Carmen.

He podido observar también durante mi trabajo de campo en 1992 que el prioste
organiz6 una chocolatada con el fin de ofrecer algo a los nifios del pueblo,
especialmente a aquéllos de pocos recursos. Las declaraciones de la esposa del
prioste al respecto fueron que como autoridades de la fiesta de la Virgen del Carmen,
se sentian en la obligacién de compartir con los mas necesitados del pueblo de
Paucartambo. Si bien esta chocolatada no es parte de las ceremonias festivas, su
inclusion en la fiesta alude al hecho de que es a través de actos distributivos que el
prioste se manifiesta y es reconocido como autoridad en al fiesta.

La informacion sobre ambas definiciones del término imilla han sido recogidas en mis
entrevistas en Paucartambo, pero también en Puno.

El personaje del chunchu estd ampliamente representado en el folklore andino
peruano (ver Canepa 1993a: 140).

La complementariedad y la jerarquia entre hanan y urin, tanto en términos
ecolégicos, econdmicos como simbdlicos estan expuestos en trabajos como los de
Duviols 1973; Ossio 1973; Murra 1975 y 1978; Hopkins 1982; Molinie 1985.

Ejemplo de este tipo de discursos se encuentra registrados en Gorbak 1962;
Valencia 1973; Flores Ochoa 1973; Villasante 1980; Hopkins 1982; Miller 1984.
Para el caso de los ghapaq qulla de Paucartambo, San Jerénimo y de Quyllur Rit'i
ver Vasquez (s.f.), Mendoza 1993a, Gow 1974, respectivamente.

Ver Murra 1975.

El sentido propiciatorio de la sangre derramada se encuentra en una serie de rituales
y mitos sur-andinos. Ver, por ejemplo, Gorbak 1962; Hopkins 1982; Valencia 1973;
Flores Ochoa: 1973.




154

46.

47.

48.

49.

En algunos relatos de Inkarri se encuentra este mismo motivo transformador. El
propio Inkarri que inicia un nuevo tiempo es hijo del Sol con una mujer salvaje (ver
Arguedas 1975; Silverman-Proust 1986).

También Poole (1988) se refiere a la diferencia entre estos dos personajes que, a
través de su participacion en la fiesta regional del Sefior de Quyllur Rit'i, expresan un
dualismo en la representacién de dos “caras de la presencia Chunchu en el Qoyllur
Rit'i” (p.106).

Sobre la batalla del Chiaraje y Toqto ver Hopkins 1982 y Gorbak 1962; para la danza
del chaka-chutay ver a Villasante 1980; para la batalla entre chunchu y qulla o entre
ukuku de Paucartambo y ukukku de Quispicanchis en la fiesta del Sefior de Quyllur
Rit'i ver Gow 1974; sobre el enfrentamiento entre indios y espafoles de la serie de
representaciones de la muerte del Inca, ver documentos audio visuales del Archivo
de Mdsica Tradicional Andina (PUCP). La confrontacién y competencia entre
divinidades opuestas en la mitologia andina esta documentada en Arguedas 1975,
Valencia 1973, Flores Ochoa 1973, y Muller 1984.

Tomo como referencia las representaciones actuales de la “muerte del Inca en los
departamentos de Lima, Ancash y Junin (comunicacion personal de Manuel Raez).




155

V. MASCARA, IDENTIDAD y
TRANSFORMACION

1. Mascaras y mascareros: tradicién e identidad locales

La interpretacién de las mascaras de Paucartambo que aqui propongo, supone la
discusion de los capitulos anteriores, ya que la fiesta, la tradicion oral, las danzas y los
cargos constituyen el contexto ritual, mitico y social en el cual las mascaras interactian.

He definido la fiesta de la Virgen del Carmen en términos de un discurso ritualizado
en el cual se construye y se redefine periédicamente la identidad mestiza
paucartambina. Esta identidad se sustenta en la tradicion oral y escrita sobre la historia
de la fiesta y del pueblo, y que defino como el discurso verbalizado sobre la identidad
paucartambina, asi como en las danzas y en el sistema de cargos, a los que defino
como el discurso gestual. Ambos discursos se reelaboran constantemente para
mantener coherencia entre si y con la realidad social e histérica.

Los elementos que integran estos discursos actlan en el sentido que establecen
diferencias y similitudes entre identidades étnicas, sociales, de género y generacionales,
asi como otras definidas en términos espaciales, temporales y de poder. Es asi que se
distinguen varias identidades, se reconocen y ocultan conflictos entre ellas y se
instituyen jerarquias. En este proceso de creacion de identidad tienen singular
importancia la dindmica competitiva y el poder de transformacién que caracteriza el
funcionamiento de las danzas y la l6gica de los relatos acerca del origen del culto a la
Virgen del Carmen. Competencia y transformacion deben ser entendidas en el contexto
festivo en términos de la consolidacién de la tradicion(1), ya que es en nombre de ésta
gue la identidad mestiza paucartambina se actualiza y legitimiza.

El objetivo de este capitulo es determinar en qué medida las mascaras contribuyen
en el proceso de la creacion de la identidad y de la tradiciébn mestiza paucartambina. En
términos rituales esto significa descubrir su poder transformador y su capacidad para
mediar entre identidades opuestas complementarias. En los capitulos anteriores se ha
discutido el hecho de que en el ritual, las identidades se presentan como pares de
opuestos, pero interdependientes. En lo que concierne a las danzas como medios para
la construccién de identidad, éstas favorecen la consolidacion de lo colectivo como un




156

valor social. El ritual actiia en dos niveles que se encuentran en constante tension: por
un lado, en el nivel de las identidades grupales que dividen al pueblo y, por el otro, en el
de la identidad mestiza que lo unifica. En el ritual, estas identidades colectivas se
definen como jerarquicamente superiores a las identidades individuales que resultan del
sistema de cargos. Danzas y cargos son entidades opuestas, pero también
complementarias y, por lo tanto, ambas interactian y se determinan mutuamente en
favor del fortalecimiento y continuidad de la fiesta. Responder a la pregunta acerca de la
manera en la que contribuye la mascara en este proceso me permitird analizar en un
nivel mas complejo, conflictivo y dinamico el proceso de creacion de identidades. La
mascara recrea las diferencias étnicas, sociales y culturales, pero ademas permite
establecer la oposicion entre el danzante y el personaje representado que se traducira
en las oposiciones entre el «yo» y el «otro», y entre el pasado y el presente. De esta
manera podré referirme a la relacion individuo/persona y entender qué nocién de
sociedad y de identidad predomina en la sociedad paucartambina y es recreada
anualmente en la fiesta.

En esta seccién me referiré a las mascaras que se presentan en la fiesta, a las
técnicas de confeccidn, a su comercializacion y a los mascareros paucartambinos con el
objetivo de determinar de qué manera estos aspectos influyen en la creacion de un
estereotipo de mascaras aceptado por los paucartambinos como propio y que identifica
una identidad y tradicion locales. También me referiré a la existencia de méscaras
distintas para cada danza, lo que hace posible distinguir visualmente varios grupos al
interior de la fiesta, estableciendo identidades grupales. Por otro lado, la mascara
diferencia personajes al interior de una danza, oponiendo identidades individuales y
colectivas. Estos dos Ultimos aspectos seran mencionados en esta seccion, pero los
discutiré en detalle en las secciones posteriores.

1.1 Relacion de mascaras

Cada danza tiene un tipo de mascara que la identifica. Ademas, en la mayoria de
los casos existen por lo menos dos personajes distintos al interior de cada comparsa que
a su vez también llevan mascaras distintivas(2) que tienen caracteristicas fisioldgicas y
materiales de confeccion particulares. Debido a la conformacioén interna de la comparsa,
la mascara no sélo diferencia personajes en la danza, sino también distingue a la
autoridad dentro del grupo. Generalmente el caporal lleva una mascara que lo
individualiza frente al resto de danzantes que llevan todos otra mascara. De esta manera
se visualiza la estructura organizativa de la comparsa, pero también la conformacion de
la identidad en términos del dualismo individual/colectivo; aspectos a los que me referiré
en las siguientes secciones. A continuacion se presenta una breve descripcion de
distintas mascaras con el fin de familiarizar al lector con sus caracteristicas mas
resaltantes.

Qhapaq chuncho.- En esta danza bailan tres personajes distintos: el rey que es el jefe de
la danza, los soldados ch’unchu que conforman el resto de danzantes, y un cusillo. Los
dos primeros usan mascaras de malla metalica, mientras que el cusillo lleva una de yeso
o papel.




157

Las mascaras de malla metalica de los ghapag chuncho son de rasgos finos. El
relieve que se logra en el moldeado de la malla metalica es muy suave debido a lo cual
la silueta de la mascara es muy delicada, remarcando los rasgos finos de la mascara de
los ch’'unchu. Los personajes son de tez clara; los 0jos, las cejas, la nariz y los bigotes
delgados y largos, estan delineados con pintura negra, y la boca con rojo. Los 0jos son
siempre de color azul, y una linea roja muy delgada resalta el pliego del parpado.
Algunos danzantes adornan sus mascaras con un lunar negro; de la punta de la nariz
cuelga una monedita. Como la mascara es de malla no tiene aberturas para respirar o
ver a través de ella.

El rey ch’'unchu lleva la misma méascara que el resto de danzantes con la diferencia
gue tiene una barbilla y en la nariz lleva pendida una pequefia cruz. Es el vestuario y la
corona lo que en esta danza constituyen los elementos distintivos entre el caporal y el
resto de danzantes.

El cusillo usa una méascara de yeso o de papel de color marrén. La parte del hocico,
las cejas y las orejas son amarillas con varios puntos rojos y negros que caracterizan la
textura de su piel. La boca esta delineada con rojo y varias lineas negras marcan las
arrugas del animal. Los ojos son azules. La mascara del cusillo tiene aberturas en la
parte superior de los 0jos, en la nariz y en la boca, que permiten al danzante ver y
respirar liboremente.

Qhapagq qulla.- Esta danza tiene tres personajes, el alcalde o jefe de la comparsa, la
imilla y los danzantes. El alcalde y demas danzantes llevan un waqullu, especie de
pasamontafias de lana tejido a maquina o a mano que cubre todo el rostro. Todos los
waqullu son de color blanco. El borde de los ojos, las cejas y de los bigotes son de color
negro. Los ojos y la nariz estan delineados con color rojo. En algunos casos los bordes
de las orejas se resaltan también con una linea roja. Tanto para la boca como para los
0jos hay aberturas. En la parte superior de la frente del waqullu, se distinguen dos lineas
negras que dan vuelta a toda la cabeza. Algunos danzantes adornan la mascara con un
lunar negro. El waqullu del alcalde qulla es igual con la diferencia de que en la frente
tiene una cruz negra.

La imilla, personaje femenino que acompana al alcalde, lleva la cara cubierta por un
pedazo de tul negro transparente, pero que impide ver el rostro del danzante. Este es el
Unico personaje de las danzas paucartambinas que lleva una mascara sin rostro.

Qhapaqg negro.- Todos los personajes de esta danza, sin excepcion, llevan mascaras de
yeso o de papel. Se distinguen el guiador, caporal de la comparsa, y el resto de
danzantes que representan a los negros esclavos. Las mascaras de ambos personajes
son negras y las cejas y arrugas de la cara estan delineadas en color dorado. Algunas
veces se adorna la mascara con lunares también dorados. La nariz y los labios son
gruesos imitando los rasgos faciales de los negros, mientras que los ojos son azules.
Resaltan los dientes blancos que contrastan con el negro de la mascara, y algunos




158

danzantes piden que se les dibuje un diente dorado. En los 0jos, en la nariz y en la boca
hay aberturas para respirar.

La méascara del guiador de los ghapaq negro se distingue notoriamente de la del
resto de danzantes. Este personaje es de rasgos finos y tiene bigotes y una barbilla
pintados de dorado. Ademas se pueden distinguir lagrimas blancas dibujadas sobre las
mejillas, que representan el sufrimiento de los esclavos negros durante la Colonia.

Sagra.- Todos los personajes de esta danza, que son el lucifer o caporal, la china saqra
y los danzantes sagra, usan mascaras de yeso o de papel. Con excepcién de la mascara
de lucifer y de la china sagra todas representan personajes con rasgos zoomorfos que
incluyen una amplia variedad de animales. Es asi que cada méascara es distinta a la otra,
aungue todas ellas corresponden a un estereotipo que permite identificarlas como
mascaras de la danza de los saqra, lograndose la idea de unidad a pesar de la variedad
y constante renovacién de personajes. Se representan gatos, perros, loros, chanchos,
gallos, murciélagos, rinocerontes, elefantes, aguilas, lagartos, buhos y animales
prehistéricos. Las mascaras tienen muchos colores, predominando el amarillo, rojo, azul
y verde que, segun opinién de un mascarero, son los colores del infierno, pero podrian
ser también los del arco iris que también caracterizan las franjas verticales del traje de
los saqgra. Tanto el uso de colores fuertes como los adornos que tienen las mascaras son
los elementos que les dan unidad distinguiéndolas de las de otras danzas. Los rostros
de los sagra se adornan con culebras, arafias, lagartos, y otros reptiles pequefios de
yeso, como si estuvieran arrastrandose por entre los 0jos, boca y nariz. Dientes y
colmillos grandes también son caracteristicos. Algunas mascaras de murciélagos, por
ejemplo, tienen cuatro filas de dientes. Los ojos siempre grandes y llamativos son de
color azul o rojo. Algunas mascaras de saqra aun tienen ojos de vidrio, pero en la
actualidad la mayoria de éstos son pintados. Hoy en dia las mascaras son de papel
prensado o de pafio de sombrero, porque las de yeso, aunque mas baratas, son
pesadas y dificultan la ejecucion de los movimientos que la coreografia exige. En la
parte superior de los 0jos, en la nariz y en la boca hay aberturas a través de las cuales
se puede respirar y ver. Los sagra usan grandes pelucas de pelos rubios o de colores.
Sobre éstas se sujetan unos cachos grandes de cartén, forrados con papel dorado o
cuernos de venado.

El personaje del lucifer se distingue porque tiene una mascara mas grande, de
rasgo antropomorfa con grandes 0jos, nariz y colmillos, y pémulos y quijada
pronunciados, que supuestamente personifican al diablo. Por el contrario, la méscara de
la china saqgra representa a una mujer de tez blanca, en la que solamente los pémulos
son algo pronunciados. Su expresién es considerada seductora, tentadora y siempre
sonriente. Los ojos son azules, la boca roja, las cejas negras y la adorna un lunar negro
en algun lugar de la cara. En la parte superior de la frente se dibuja un cerquillo de color
marrén. Detras de la sonrisa se pueden ver los dientes, uno de los cuales suele ser
dorado.

Contradanza.- En esta danza se encuentran dos mascaras distintas, la del caporal o
machu y la de los contradanzas. El machu lleva una mascara de yeso o papel de rasgos




159

grotescos, de tonos claros y ligeramente rosada en los cachetes. Lleva, por lo general,
un lunar negro grande sobre la nariz que es exageradamente larga. Las cejas y arrugas
de la cara son negras, la boca también grotesca de color rojo, mostrando una gran
sonrisa, y los ojos azules. Una caracteristica importante es el bigote grande de pelo de
cola de caballo o mula. Se ven los dientes que son blancos, de los cuales uno a veces
es dorado.

Hacen contraste con esta mascara, las de los contradanza que son de malla
metdlica y representan a hombres blancos de rasgos finos y delicados. Las cejas, los
bigotes y la nariz estan delineadas en negro, y los ojos son azules.

Mestiza qullacha.- En esta danza solamente se distinguen personajes femeninos y
masculinos. Las mascaras de ambos son de malla metdlica y representan rostros de
rasgos finos, tez blanca, chapas ligeramente coloreadas, cejas negras, ojos azules, boca
roja, y una linea roja delgada en el parpado. Las méascaras de los hombres son idénticas
a la de los contradanza con los que existen también otras similitudes en el vestuario y en
la coreografia.

El majefio.- Se distinguen tres personajes en esta danza, el caporal, la dama que lo
acompania, y los soldados majefios. Todos los personajes llevan mascaras de yeso o
papel. Estas mascaras también representan a hombres de tez blanca, pero con rasgos
mas toscos y exagerados. En la mascara se debe poder reconocer el caracter del arriero
comerciante, alegre, varonil, y con la cara hinchada por el alcohol. Son caracteristicos la
nariz y los cachetes rojos. La mayoria lleva barbilla y bigotes grandes pintados de color
negro. También se pueden distinguir cejas pronunciadas, lunares y dientes dorados. La
mascara del caporal se caracteriza por sus bigotes mas largos de cola de caballo, y una
nariz algo mas grande que la de los demas.

La dama del majefio lleva una méascara de rasgos finos, tez blanca, cachetes
ligeramente coloreados, cejas negras, 0jos azules y boca roja; en ocasiones lleva un
lunar en la cara y un diente dorado. En la parte superior de la frente se ve su cerquillo
dibujado de color marrén. La mascara supone representar a una mestiza.

K’achampa.- En esta danza solamente existe un personaje, ya que incluso el caporal
lleva la misma mascara que la del resto de danzantes. Es una mascara de malla
metalica con las mismas caracteristicas que las de los ghapaq ch’unchu, pero no lleva la
monedita de adorno en la nariz.

Auga chileno.- Todos los personajes de esta danza llevan mascaras de yeso o de papel.
Hay tres mascaras distintas, que corresponden al personaje del doctor o caporal de la
danza; a la dama; personaje femenino que acompafia al caporal; y a los chilenos. Las
mascaras de los chilenos son de rasgos finos y tez blanca. Las cejas son negras con
pequefios toques de color dorado, y las pequefias arrugas de la cara estan delineadas
en rojo. Los ojos son azules y los bigotes dorados. Del ment6n hacia abajo, la mascara
esta coloreada de celeste, lo cual representa una barba afeitada. Por lo general, uno de
los dientes es dorado.




160

La mascara del doctor también muestra una tez blanca, ojos azules, boca roja,
cejas, barba y bigote negros y arrugas de color rojo. Puede llevar como adorno un lunar
negro o un diente dorado. Tiene bigotes largos de pelo de caballo y una nariz larga,
aunqgue no tan pronunciada como la del machu de la contradanza. La méscara de la
dama es similar a la del personaje femenino de los majefios y representa también a una
mestiza.

Chukchu.- Las mascaras que se usan en esta danza son de yeso o de papel. La danza
tiene varios personajes: los enfermos, un doctor y las enfermeras. Tanto los personajes
femeninos como los masculinos que representan a los palldicos llevan mascaras
amarillas o blancas pero con deformaciones, manchas, heridas abiertas, y otras sefiales
de la enfermedad. Los ojos son siempre azules. El doctor y las enfermeras llevan
mascaras de tez blanca y ojos azules sin mayores especificidades.

Waka-waka.- En esta danza hay gran variedad de personajes. Algunas mascaras son de
yeso y otras de malla metalica, pero todas representan hombres blancos de rasgos finos
y bigotes, con una gran sonrisa, pero sin mayores distintivos. El personaje del toro, que
es el caporal de la danza, lleva la cara cubierta con una tela de seda negra transparente,
sobre la que va una mascara de malla metalica pintada totalmente de negro sobre la que
los ojos, la nariz y la boca esta delineados en blanco. Hasta hace algunos afios el toro
llevaba Unicamente la tela negra sobre el rostro. El danzante que hace de toro en la
danza, dijo que habia introducido este cambio después de haber visto la danza del
waka-waka de otro pueblo en la fiesta del Sefior de Quyllur Rity.

La chola o pasfia con mascara de yeso o de papel, a diferencia de las mascaras de
las damas del majefio y del auga chileno, presenta una fisonomia indigena: nariz
aguilefia y pomulos pronunciados. La mascara del cholo es de yeso o de papel y
también presenta una fisonomia indigena.

Siklla.- En esta danza existen dos personajes, aquellos que representan a las
autoridades de la ley y los otros, que representan a los campesinos indigenas, llamados
mag’ta que son juzgados por los primeros. Todos los danzantes utilizan méscaras de
yeso o de papel. Los abogados y jueces usan mascaras de rasgos muy grotescos, nariz
exagerada y una gran sonrisa. La cejas y los bigotes grandes son negros, los ojos
azules y los labios rojos.

Los cholos 0 maq'ta tienen mascaras con expresiones satiricas y se caracterizan
por la nariz aguilefia y los pémulos pronunciados, propios de la fisonomia indigena.

Panadero.- Si bien existen varios personajes en esta danza, todos llevan mascaras de
yeso o de papel, que representan rostros de mujeres y de hombres con ojos azules y tez
muy blanca, debido a que por su trabajo tienen el rostro cubierto de harina. Por lo
general, representan rostros sonrientes.




161

Magt'a.- La mascara del maqt'a es de yeso o de papel: ojos azules, cejas negras,
lunares negros, arrugas delineadas en rojo y boca roja. Sus peculiaridades son una gran
sonrisa, la nariz aguilefia y los pémulos pronunciados caracteristicos de la fisonomia
indigena. Los dientes blancos se ven detras de la gran sonrisa. En algunos casos, los
artesanos mascareros adornan la mascara con moretones o golpes, supuestamente
producto de las travesuras de estos jovenes cholos o maqgt'as. En otros casos, los
magqt’as tiene los labios como si estuvieran silbando o la lengua afuera.

Todos los danzantes, cualquiera que sea la mascara que usen, se ponen un
pafiuelo grande generalmente negro que les cubre toda la cabeza e incluso parte de la
cara. En vez del pafiuelo algunos utilizan un pasamontafias negro que deja sélo la cara
al descubierto. Asi, incluso sin la mascara, es dificil distinguir quién esta bailando. Pero
en realidad estos pafiuelos y los waqullu tienen la finalidad de proteger la piel de los
danzantes que sufre con el roce de la mascara.

Aquellos que usan mascaras de malla metalica colocan en el reverso un forro de
tela roja, mayormente de franela, también para proteger la cara del metal y para que no
se les vea tan facilmente a través de la malla. A la tela roja que va cosida se le hace
unos orificios a la altura de los 0jos y de la boca para poder ver y respirar con facilidad.

Como se puede observar, cada danza tiene mascaras que la identifican. En ese
sentido la mascara agrupa a los danzantes por comparsas. Una de las preocupaciones
de los maqgt'a, que en este sentido tienen la desventaja de que los danzantes no
aparecen en grupos, sino individualmente, ha sido que por falta de una organizacién
sélida como la que tienen las otras comparsas, se esta alterando el disfraz de estos
personajes, en especial las mascaras. Esta preocupacion surgié a raiz de que algunos
danzantes estaban usando waqullu en vez de las tradicionales mascaras de yeso. Por
esta razén un grupo de maqgt’a impuso la presencia de vigilantes que se encargaran de
ubicar a todo maqt’a que no cumpliera con las exigencias de la mascara y el vestuario,
prohibiéndole bailar en la fiesta.

Existen danzas que tienen mascaras parecidas como los contradanza, los
ghapag ch’unchu, los k'achampa, y los qullacha. Sin embargo, los danzantes afirman
gue existen diferencias entre ellas y se preocupan por realizar los cambios necesarios
para establecer las diferencias. A veces se asevera que los bigotes de las mascaras de
una danza son mas finos que los de las otras. En otros casos, como el de los ghapaq
ch’unchu, éstos distinguen sus mascaras por el uso de unas moneditas que se colocan
de adorno en la nariz(3). En este sentido es interesante el hecho de que el machu de la
contradanza que usa una mascaras parecida a la del doctor de los auga chileno, haya
alterado su mascara a tal punto que se distingue de la otra por tener una nariz
exageradamente larga. Esta alteracion tiene coherencia con el caracter del personaje del
machu, pero logra establecer una distincion importante en relacién con la mascara del
doctor de los auga chileno, que no solamente tiene una mascara parecida, sino que
ademas cumple un rol y funcién similares en la danza. La diferenciacion se busca en la
transformacién de un elemento interesante que es la nariz(4). Esta esta vinculada a los
conceptos de masculinidad y de poder(5), por lo cual la distincién que logra establecer el




162

machu de la contradanza no solamente establece diferencias formales, sino que también
tiene implicancias en el sentido de que por la nariz larga se coloca en una posicién
jerarquicamente superior a la del doctor, aludiendo al predominio de los contradanza
sobre los auga chileno. Debo decir que las transformaciones que los danzantes hacen a
SuUSs mascaras son a veces minimas y no implican una alteracion total de ésta. Esto se
explica porque las mascaras que cada danza utiliza tienen coherencia con el resto de
elementos que conforman el personaje y con la imagen que la comparsa quiere dar de si
misma. Esto exige de los danzantes conocimiento y un complicado manejo de los
significados vinculados a las mascaras y los niveles en los que ellas acttan, ya que, por
un lado se quiere mantener la mascara tal cual y, por el otro, se realizan cambios con el
fin de poder distinguirla de cualquier otra danza. En este sentido quiero llamar la
atencion sobre otra, dimension del rol diferenciador de la mascara, y es que como tal,
ella es identificada con un grupo determinado y con la imagen y valores que éstos
difunden. Es asi que, por ejemplo, danzantes de comparsas menos prestigiosas buscan
integrar elementos a su danza que pertenecen a las danzas mas importantes. Entre
estos elementos se encuentra la mascara. Asi, por ejemplo, resulta importante para
algunos grupos usar mascaras de malla metalica que son identificadas con los
contrandanza, una comparsa prestigiosa en la fiesta. De esta manera, los danzantes se
apropian también de los significados implicitos en la mascara misma y que tienen que
ver con los rasgos fisiolégicos representados en ella y con el material y precio de la
misma. Las mascaras de malla metalica representan una fisonomia europea, que
representa un ideal de persona que es valorado como superior dentro del universo
étnico paucartambino. La clase de los exhacendados de la region es identificada en
términos étnicos como el grupo de los blancos y de ascendencia europea. Por otro lado,
las mascaras de malla metdlica son mas caras que las de yeso, debido a lo cual su
posesién denota acceso a recursos econdmicos. Al respecto quiero mencionar que las
mascaras de malla metalica que se usaron en un principio eran unas mascaras
alemanas importadas. Hoy en dia, éstas son hechas localmente, habiéndose apropiado
del ideal europeo que representaban las originales, asi como de su condicion de ser
importadas de Europa. Por lo tanto, el uso de un tipo de mascara determinado tiene que
ver con el proceso de apropiacion de los valores que ella implica en relacion con sus
rasgos fisiolégicos, al material del cual estdn hechas y al status de las danzas en las que
éstas se usan.

La mascara también establece diferencias entre personajes al interior de una
misma danza. Una de las distinciones se da en términos de mascara de malla metalica
versus mascara de yeso, que se traduce en civilizado versus salvaje. Sin embargo,
como haré notar, estas categorias no son absolutas, sino que estan sujetas a procesos
de transformacion ritual por los cuales la relacion puede ser invertida. Para ilustrar este
punto quiero referirme a las mascaras de las danzas del ghapaq ch’'unchu y de la
contradanza. En ambos casos se da la oposicion mascaras de malla versus mascaras
de yeso. recordemos que en la danza del ghapaq ch’unchu, los soldados y el rey llevan
mascaras de malla, mientras que el cusillo usa una de yeso. La relacion malla/yeso y
ch’unchu/cusillo tiene coherencia con la valoraciéon de ambos tipos de mascaras segun
el material del cual estan confeccionadas y segun su origen. He sefialado antes que las
mascaras de malla metalica son mas caras y que fueron tomadas de un modelo




163

importado de Alemania, lo cual las coloca en una situacién superior a las de yeso, que
son mas baratas y cuya técnica de confeccion pertenece a la tradicion artesanal local.
Es asi que se establece una relacion jerarquica entre mascaras de malla metalica y
mascaras de yeso que corresponde a la jerarquia entre ch’'unchu y cusillo. Los ch’unchu
representan a los mestizos paucartambinos y, por lo tanto, también se ubican en una
posicion superior a la del cusillo que como animal y originario de la selva esta vinculado
a lo no social. En la contradanza se encuentra el mismo tipo de oposiciones que en el de
los ghapaq ch’unchu. Al machu que usa la mascara de yeso y que representa a un viejo,
grotesco y de movimientos toscos, se le oponen los contradanzas jovenes, de rasgos
finos, de cuerpo erguido y movimientos mesurados. Pero, si bien la relacion entre machu
y contradanzas corresponde a la oposicion no social versus social, en el caso de la
contradanza esta relacion es invertida en el plano de la autoridad al interior de la danza.
Este aspecto sera discutido en profundidad en las secciones posteriores, lo que quiero
resaltar aqui es que los rasgos fisiolégicos de las mascaras, asi como el material del que
estan confeccionadas contribuyen a crear distinciones entre personajes y entre danzas,
pero estas distinciones estan sujetas a la dinamica del ritual (competencia y
transformacion) y a las necesidades de los individuos y grupos de danzantes que
manipulan los rasgos formales y los contenidos vinculados a las mascaras para construir
su identidad.

Por ultimo, quiero referirme al hecho de que en la representacion de los personajes
de las danzas paucartambinas predominan los ojos azules. Este hecho otorga un
caracter ambiguo a las mascaras, sobre todo cuando se trata de personajes que
representan hombres o mujeres; indigenas o negros, y mas aun cuando se personifican
animales, como el cusillo de los ghapaq ch’unchu, por ejemplo. El predominio de los ojos
azules puede ser interpretado como parte del proceso de mestizacién y
occidentalizacion por el que han pasado la fiesta y las danzas paucartambinas. Por lo
tanto, en el ritual, los personajes son transformados de tal modo que una caracteristica
aparentemente contradictoria con el personaje es asimilada como parte integrante de su
identidad. En este contexto social y cultural en el que lo occidental es valorado como
civilizado y superior, el detalle de los ojos azules es interpretado como un
perfeccionamiento del personaje. De esta manera, la personificacién ambigua de
personajes que representan el pasado del pueblo y a grupos extranjeros, los transforma
ritualmente y los coloca en una posicién jerarquica superior, haciéndolos susceptibles de
representar finalmente la identidad de los mestizos paucartambinos.

1.2 Técnicas de confeccion

Las méascaras en Paucartambo son de lana, malla metalica y de yeso, papel o pafio
de sombrero. El pafio de sombrero se usa en vez del yeso porque tiene la ventaja de ser
mas liviano para bailar. En los afios '70 las mascaras de papel surgieron como
alternativa a las mascaras de pafio de sombrero que son mucho mas caras. Ambos
materiales son livianos y mucho mas comodos para bailar.

Las mascaras de malla metalica no pueden ser muy antiguas ya que el material es
de origen industrial. Como se ha indicado antes, las mascaras de malla metélica que se




164

utilizaron fueron unas muy admiradas por los paucartambinos que se compraban hechas
y que eran alemanas. Cuando éstas dejaron de llegar, se empezaron a hacer localmente
las que se conocen hoy. Como ya he indicado lineas arriba, las versiones locales
contemporaneas de estas mascaras han incorporado dos elementos de sus modelos
originales: su origen foraneo y la personificacion de un ideal racial. De esta manera, los
danzantes se apropian de ambas caracteristicas construyendo una imagen de si mismos
gue los distinga de los demas y que los cologue en una posicion jerarquica superior. La
apropiacion de estos elementos para la construccion de la identidad da lugar a la
dindmica competitiva a la que he hecho alusién en los capitulos anteriores. Dentro de
esta l6gica también se explica el hecho de que los campesinos de las comunidades de la
region bajen al pueblo de Paucartambo a comprar ahi sus mascaras para bailar en sus
fiestas locales.

Con excepcion de los waqullu de lana, la técnica que se utiliza para la confeccion
de las mascaras es el moldeado. En el caso de las mascaras de malla metdlica, el
artesano corta un pedazo de malla de acuerdo con el tamafio del molde, lo que
corresponde a unos 30 cm de largo por 25 cm de ancho. Para esto, se utiliza una tijera
grande para cortar metal. Luego se coloca el trozo de malla metalica en un molde de
bajo relieve de yeso o de madera. La malla es presionada y sobada con una paleta de
madera gruesa contra las hendiduras del molde, para que vaya tomando la forma de la
cara, la nariz, las cejas y los labios impresos en el molde. Una vez que se ha terminado
con este proceso que toma solo algunos minutos, se desprende cuidadosamente la
mascara del molde. Los rasgos generales ya estan dados, faltan los detalles que se
logran con la pintura. Antes es necesario cortar los bordes de la malla dandole una
forma ovalada. Finalmente se coloca un reborde de metal para darle consistencia a la
mascara y para que la malla no se deshilache. Este reborde consiste de una cinta de
metal de unos 2 cm de ancho. La cinta se dobla por la mitad y se coloca a lo largo del
borde de la méascara. Este reborde se asegura golpeandolo con un martillo grueso y
pesado. Las dos esquinas que corresponden a ambos extremos de la frente se fijan con
un clavo grande con el que se hace un hueco en el metal.

Las méascaras de malla metalica son las mas rapidas de hacer (aproximadamente
dos horas de trabajo), pero las mas caras. La malla metalica debe ser lo suficientemente
flexible para que adquiera las formas impresas en el molde. Esta malla metalica que se
vende en ferreterias se consigue en la ciudad de Cuzco con dificultad, y la mayoria de
veces se manda a traer de Lima. Existen dos tipos de malla, una fina y la otra ordinaria
(algo mas gruesa). La mas fina es la mas dificil de conseguir y la mas cara. Los
danzantes de contradanza, por ejemplo, son los mas interesados en que sus mascaras
se distingan por ser de malla fina. Por eso, los danzantes mismos se preocupan por
conseguirla. Ellos no solamente tienen los recursos econdémicos, sino que tienen mayor
contacto con otros lugares para conseguirla. Por otro lado, en otros pueblos de la regién
he notado que se utiliza con mas frecuencia la malla metalica ordinaria, lo cual tiene
influencia en el moldeado y, por lo tanto, en las caracteristicas fisiol6gicas de la
mascara. Asi, mascaras de una misma danza varian de un pueblo a otro, identificando
tanto el estilo de un artesano, como el lugar de donde son originarias.




165

Por ultimo, se pinta la mascara con pintura esmalte que se consigue en las
ferreterias. Para los artesanos que viven en Paucartambo es mucho mas econémico
conseguirlas en la ciudad del Cuzco en vez de comprarla de los comerciantes que llegan
al pueblo y que venden todo con recargo. En este aspecto juegan un papel importante
los lazos de reciprocidad que tenga el artesano para encargar los materiales a personas
de fuera o que se movilicen a menudo.

El secreto para pintar la malla metalica esta en dar golpecitos con el pincel en vez
de pinceladas porque sino la pintura formaria una cobertura sobre la mascara cubriendo
los huecos de la malla. Toda la mascara se pinta de rosado. Este color se adquiere por
mezcla del rojo, amarillo y blanco. Cuando se ha secado esta base se pintan las cejas,
los bigotes, los ojos y la boca. Para esto también se utiliza pintura esmalte, y un pincel
algo mas delgado.

Las mascaras de yeso, al igual que las de papel o de pafio de sombrero, se
confeccionan con el mismo principio del moldeado. Las de yeso son las mas comunes y
las mas baratas de este tipo(6). Al igual que las de yeso, las de pafio de sombrero son
de una tradiciébn mas antigua. Posteriormente se reemplazé el yeso por papel periddico y
engrudo; actualmente se utiliza un papel mas grueso que se obtiene de las bolsas para
azucar o cemento que, segun los artesanos, ha dado mejores resultados. La ventaja de
las mascaras de papel o de pafio de sombrero es que no se rompen con tanta facilidad y
pueden durar muchos afios. Ademas, son mas livianas y comodas para bailar varias
horas al dia.

La técnica del moldeado consiste principalmente en la elaboracién de una mascara
original de arcilla. Sobre este original se unta grasa y luego se vacia con yeso. Uno de
los artesanos entrevistados dijo que se suele mezclar el yeso con agua, pero que su
experiencia le ha ensefiado a mezclar el yeso con almidon de papa para que adquiera
mas dureza. Es dificil determinar si estas variaciones son recetas propias o aprendidas
de otros, lo que si es notorio es que cada artesano reclama sus conocimientos como
producto de su experiencia individual, y busca distinguirse de otros por su técnica y
estilo en el moldeado y coloreado de las mascaras.

La mascara original debe ser detallada ya que de ella se obtendra el molde del que
se sacaran las copias. Una vez que se tiene el molde se le unta grasa y se van poniendo
capas de una pasta de yeso (yeso con cola) hasta obtener el grosor del que sera la
mascara (no mas de 1 cm). Cuando haya fraguado y secado (un dia) se desprende la
mascara del molde. Esta técnica permite sacar mascaras en serie. Cuando se obtiene la
mascara se procede a darle una capa de tiza con cola. Esta mezcla de tiza se calienta
hasta que tenga una consistencia cremosa y luego se pasa por toda la mascara con un
pincel, arreglando los defectos y logrando una superficie homogénea y lisa. Luego es
necesario lijar nuevamente toda la mascara, para lo cual se usa papel lija. Terminado
este proceso se pinta la mascara con pintura esmalte. Primero se le da el color de fondo
y luego se pintan encima los detalles del rostro. Este procedimiento no permite hacer
mascaras con rasgos muy pronunciados como la nariz o las exageraciones y adornos de
la mascara de los saqgra, ya que esas partes se quedarian en el molde. En esos casos,




166

una vez que se saca la mascara del molde se da forma con una pasta de yeso a las
partes que uno quiera resaltar o agregar como, por ejemplo, los dientes. Esto mismo se
hace cuando se restauran las mascaras. Unas semanas antes de la fiesta es usual que
los danzantes lleven sus mascaras para que los artesanos se las «retoquen», es decir,
gue las arreglen y vuelvan a pintar.

El mismo procedimiento descrito arriba se utiliza para hacer las mascaras de papel,
aunque éstas requieren de moldes mas resistentes. Por lo general, los moldes para
estas mascaras se desgastan mas rapido y no se puede trabajar en serie como con las
mascaras de yeso. El papel se remoja en un engrudo hecho de almidon de papa, colay
tiza. Se rellena el molde con trozos de papel poniendo especial cuidado en llegar a todas
las hendiduras de éste. Se dan varias capas hasta lograr el grosor requerido. Luego hay
gue dejar secar el papel. Después de uno o dos dias se saca la mascara del molde y se
cortan los 0jos, la bocay los orificios nasales. Con una masilla fina se forman los
detalles y luego se procede igual que con las mascaras de yeso.

Las mascaras de pafio se hacen con el mismo principio del moldeado. El pafio se
lava con cola y se moja. Luego se lo coloca en el molde, presionandolo contra el fondo
de éste. Es necesario asegurar el pafio al molde; lo que se hace con agujas o clavos
delgados. Posteriormente se pasan algunas capas de cola y se deja secar. Una vez que
se desprende la mascara del molde se hacen los acabados con pasta de yeso y se da
una capa de agua de cola. Finalmente se pinta de la misma forma que las demas.

El waqullu como he mencionado antes es un pasamontafas de lana tejido a
mano o a maquina. Los artesanos mascareros no se dedican a la confeccion de waqullu.
Los waqullu son tejidos por personas dedicadas a este oficio(7), que los confeccionan
para las danzas de los ghapaq qulla 'y para el ukuko, indistintamente, aunque la segunda
es considerada danza campesina y no se baila en la fiesta de la Virgen del Carmen, sino
en la peregrinacién al Santuario del Sefior de Quyllur Rit'y.

El waqullu empieza a tejerse por la parte del cuello con el punto elastico (punto
derecho, izquierdo, derecho, izquierdo, etc.) para que éste quede bien pegado al cuello y
no se deforme. Es importante que esta parte sea lo suficientemente larga y ajustada
para que no se suba y no se vea el cuello del danzante. Luego se continla con punto
yersey (punto derecho, derecho,etc ) para hacer el rostro de la méscara. Cuando se
llega a la altura de la nariz, después de haber dejado una abertura para la boca, hay que
sacar el tejido de la maquina y continuar a mano. La nariz se teje por separado usando
palitos de tejer. Terminada la nariz, vuelve a colocarse el waqullu en la maquina y se
continta con el mismo punto hasta el final. Por lo tanto, cuando se teje el waqullu a
maquina se hace en dos tiempos. La persona que los confecciona debe saber a qué
altura van las aberturas de los ojos y la boca, y debe conocer la medida correcta para
gue el waqullu entre en la cabeza del danzante(8). Si se teja el waqullu a mano se
necesitan cinco palitos para tejer en circulo. La lana que se utiliza para confeccionar el
waqullu es muy facil de conseguir ya que se vende en bodegas, en el mercado y en las
ferias.




167

El uso de la méascara en el Cuzco y particularmente en Paucartambo se debe a la
existencia de una importante tradicién artesanal en la region; pero sobre todo, al uso de
las mascaras con fines rituales en las fiestas y danzas mestizas de la regién, que
permitieron su desarrollo con un estilo propio. La demanda de mascaras para las danzas
se ve favorecida por la popularidad de la que gozan las expresiones dancisticas
mestizas. Esta popularidad y consecuente expansion de las danzas mestizas se debe a
la importancia que tiene las fiestas religiosas en la dindmica social y cultural, asi como al
impulso que reciben a través de los concursos folkléricos regionales y nacionales, y del
turismo. Los procesos sociales y rituales que se suceden en los contextos festivos y
dancisticos juegan un papel importante en la consolidacion de la mascara como objeto
estético y ritual representativo de la region. En este proceso, el pueblo de Paucartambo
juega un papel fundamental, al igual que con las danzas, constituyéndose en centro de
origen y expansion de las mascaras como expresiones de la identidad regional
cuzquenia.

Las técnicas del moldeado y del uso del yeso para hacer mascaras son de tradicion
europea. En Cuzco, la confeccién de mascaras esta estrechamente ligada al arte de la
imagineria. Los artesanos mascareros se dedican también a otras actividades
artesanales como el tallado en madera, la escultura de imagenes religiosas, la pintura,
destinados a fines del culto catdlico, y la imagineria de figuras pequefas, también
religiosas o de escenas costumbristas. El desarrollo de la variedad y estilos de mascaras
cuzquefias esta estrechamente ligado a la existencia de una tradicion escultérica de
herencia espafiola, cuya produccién estaba destinada a la demanda de trabajos de
escultura e imagineria proveniente de la Iglesia y élites provincianas de la regién en el
siglo XVIII (Stastny: 1979).

En el Peru existen tres grandes regiones de produccién artesanal: la costa norte, la
sierra central y la sierra sur (Stastny: 1979, 73).

«En la mayoria de los nucleos artisticos ubicados en las tres regiones mencionadas
anteriormente la vida social esta regida por la conjuncién de dos factores: a) la presencia
de una nutrida poblacién indigena dedicada a actividades agricolas y sobre todo
ganaderas, y b) la cercania de un centro urbano importante con una larga y asentada
tradicion artistica colonial, al cual la primera esta vinculada por circunstancias de su
actividad econémica, de su vida religiosa y legal. Los campesinos indios crean la
demanda de obras sincréticas y sustentan las tradiciones magico-religiosas y algunas
supervivencias tecnoldgicas. Mientras que la ciudad vecina proporciona los
procedimientos artisticos, el lenguaje formal y el mundo iconogréfico del cristianismo
hispano que intervienen en la elaboracion de los objetos del arte popular.

Gracias al enlace de estos dos factores, se crearon las condiciones adecuadas para la
produccion y el florecimiento de las diversas formas de la inventiva popular. Ambos
acervos fueron importantes y contribuyeron a crear una parte de las circunstancias
necesarias para su desenvolvimiento» (Stastny: 1979, 74).




168

Para el mismo autor, el caso de Cuzco tiene algunas peculiaridades que lo
diferencian del resto de centros de produccion artistica. La ciudad cuzquefia tiene hasta
la actualidad una connotacion simbdlica muy particular debido a su caracter de centro
del Imperio Incaico.

«Finalmente hay casos mas complejos, como los de Cuzco, cuya situacion muy especial
de antigua capital y centro religioso prehispanico tuvo por efecto truncar en vez de
promover su produccién popular, debido, sin duda, a la rigurosa censura establecida
desde tiempos virreinales para minar el caracter representativo y simbdlico que tenia la
ciudad frente al resto del pais. Es asi como, a pesar de existir alli las condiciones ideales
para que surgiesen numerosas artesanias campesinas, en el valle Sagrado de los Incas
sélo florecieron, con excepcién de la textileria, contadas formas tales como los tupus o
los keros, ambos objetos vinculados a la nobleza incaica. En cambio, en la ciudad
misma se cultivaron algunas expresiones artisticas populares para consumo urbano,
entre las cuales cabe destacar la imagineria de pasta y la cereria» (Stastny: 1979, 76)

A este aspecto Stastny agrega como frenos del desarrollo artesanal popular en
Cuzco la ausencia de una poblacion ganadera importante y la dominacién del mercado
por las artesanias punefias que ayudaron a que las artesanias populares cuzquefias se
extinguieran antes del presente siglo (Stastny: 1979, 80).

Stastny caracteriza la produccion artistica cuzquefia como propia de los grupos
dominantes de la regién y de inspiracién predominantemente europea. Una serie de
caracteristicas del pueblo de Paucartambo permite establecer coincidencias entre su
produccion artesanal y la que Stastny considera caracteristica de la regién cuzquefia.
También en Paucartambo la actividad artesanal decae, obligando a los artistas
paucartambinos a migrar junto con las élites locales a la ciudad del Cuzco. Sin embargo,
la produccion de mascaras persiste hasta la actualidad. Explicar este fenémeno y sus
implicancias culturales me permitird entender el lugar que ocupa la mascara en el
proceso de la consolidaciéon de una identidad local. Esta problemética nos llevara
nuevamente a abordar la tematica de apropiacion y transformacion que vengo
discutiendo y que aqui se dan a nivel de la produccion artesanal misma.

Es posible sefialar algunas caracteristicas del caso Paucartambino que expliquen
su desarrollo como importante centro artesanal en los términos que Stastny describe la
produccion artesanal cuzquefia. En la regién paucartambina vivian muchas familias de
hacendados muy bien acomodados que hasta mediados del presente siglo constituian
un mercado importante de arte decorativo. Paucartambo era ademas un importante
centro politico y administrativo en la regioén y era un lugar de transito muy importante
entre las rutas comerciales que unian la selva y la region del Collao con las grandes
ciudades de Cuzco, Arequipa, etc. El barrio de Karpapampa estaba integramente
ocupado por los arrieros y comerciantes, que podian sacar la produccion artesanal fuera
de la region. Este hecho permitio el desarrollo de una tradicién artesanal en el pueblo de
Paucartambo que es considerado como pueblo de artistas. La existencia de una
burguesia provinciana y la ubicacion estratégica del pueblo de Paucartambo lo asemejan




169

al caso ayacuchano, otro gran centro de desarrollo artesanal desde la colonia (Stastny:
1979).

La importancia de Paucartambo como pueblo de artistas se hace evidente en el
hecho de que Villasante dedique un tomo de su obra monografica sobre Paucartambo a
los artesanos mas importantes: «Paucartambo: anécdotas, turismo y artistas» (1981).
Las artes que mas se han desarrollado en Paucartambo son la escultura en yeso,
madera y marmol de imagenes de Santos que actualmente se encuentran en las iglesias
de distintos pueblos del Cuzco y de otros departamentos. En el presente siglo se
hicieron esculturas de personajes politicos que se encuentran en casas particulares.
Don Camilo Enrique Follana Aranos aprendi6 la escultura y la pintura del maestro
ayacuchano Manuel Meza. Los bisnietos de Don Camilo Follana han creado un taller de
artesanias y uno de ellos ha estudiado en la Escuela Regional de Bellas Artes «Diego
Quispe Tito». En la pintura en acuarela y 6leo se desarrollaron temas religiosos y
costumbristas. En muchas capillas e iglesias de la region asi como de Cuzco y Lima se
encuentran imagenes de santos. Los cuadros costumbristas son de consumo urbano y
muchos se encuentran en exposiciones en paises extranjeros. En el tallado de madera
se aprovechd la gran produccion maderera de la selva para confeccionar geros,
molinillos, cucharones, azucareros, marcos, retablos, balcones (Sr. José Braulio
Villasante trabaja los balcones de la Municipalidad de Lima), puertas, ventanas y
muebles. La imagineria data desde tiempos coloniales y estaba destinada a la
confeccion de pequefias imagenes para los nacimientos y de tipo costumbrista, asi como
de méscaras. La orfebreria en plata y oro estaba destinada a la fabricaciéon de cucharas,
cuchillos, soperos, platos, asi como de joyas y ornamentacion religiosa. También se
desarroll6 la herreria. En la mayoria de los casos las actividades de escultor, pintor e
imaginero se mezclan.

Hoy en dia la actividad artesanal ha desaparecido casi completamente. Parte del
fuerte proceso migratorio fue la salida de artesanos que se instalaron en Cuzco y Puno
para desarrollar alli sus actividades, ahora volcadas a la demanda de los mercados
urbanos y extranjeros. También han encontrado un lugar en la actividad de restauracion
de cuadros y pinturas coloniales. Sin embargo, la confeccién de mascaras esta ain
vigente en el pueblo, y la produccién de mascaras para danzas se mantiene claramente
diferenciada de aquélla para fines meramente decorativos. La familia Villasante, de
artistas paucartambinos residente en Cuzco, se ha especializado en la confeccion de
mascaras novedosas pero bastante alteradas en relacion al estereotipo tradicional que
exigen las danzas. Estas mascaras han tenido gran acogida en medios urbanos y en la
actualidad se producen para exportacién. Sin embargo, en el concurso de artesanias de
la region, organizado por la Municipalidad de Paucartambo durante los dias de fiesta del
afo 1990, las mascaras que ganaron fueron las que correspondian al tipo tradicional,
descartandose las otras por no ser fieles a la tradicion, es decir, por no ser «netamente
paucartambinas», como lo expresaba la gente en el pueblo. A diferencia de los
Villasante, don Santiago Rojas, también paucartambino residente en Cuzco, sigue
confeccionando entre otras cosas las mascaras de danzas tradicionales, principalmente
porgue produce para los danzantes de Paucartambo y demas pueblos de la region.




170

La actividad de confeccion de mascaras ha permanecido practicamente como Unica
actividad artesanal en el pueblo, convirtiéndose en la actualidad en el arte representativo
de la identidad paucartambina. Como ya he mencionado antes, el rol de las mascaras en
las danzas ha sido fundamental en ello. Parte del proceso de mestizacion de las danzas
al que se refiere Villasante (1980) esta acompafado de la introduccién y popularizacion
de la mascara de confeccion europea. La mestizacion de las expresiones culturales
paucartambinas pasa pues también por una apropiacion a nivel técnico y tematico.
Stastny comenta el fenémeno de apropiacion del arte dominante y de su popularizacién
en los siguientes términos:

«Las dos primeras categorias, que abarcan el arte popular de la burguesia provinciana y
de los grupos campesinos, tienen sus origenes perdidos en el transito del siglo XVIII al
decimonono, vale decir en las etapas finales del arte colonial. En ese contexto, mientras
mas se retrocede en el tiempo mas dificil es diferenciar lo que es propiamente «popular»
de lo que no es sino expresion provinciana del arte Virreinal. La distincion debe basarse
no tanto en criterios estilisticos o icongraficos -ya que el arte popular se alimenta
constantemente en las fuentes renovadoras del arte de la élite social, como se verd mas
adelante-, sino en la emergencia de otros indicadores. Efectivamente, el nuevo arte
popular repetira y distorsionara, como el artista provinciano, los motivos extraidos de las
artes oficiales. Pero su propdsito sera otro. El grupo social al cual sirve tiene un punto de
vista peculiar y esa nueva percepcion de una realidad local aparecera de manera cada
vez mas insistente en las creaciones populares.» (Stastny: 1979, 18 y 20).

«Puede concluirse, por consiguiente, que la aparicién de elementos costumbristas en el
proceso de provincializacion del arte virreynal y que la mutacion -paulatina o brusca-
hacia formas artisticas corresponde a la emergencia, lenta al principio y cada vez mas
vigorosa y definida al progresar el siglo XIX, de grupos sociales con poder econémico y
suficiente independencia ideoldgica como para poder hacerse sentir en el contexto
comunal. Son grupos que tienen posiciones diversas en la escala social: los campesinos
pertenecen a los escalones inferiores y la burguesia provinciana esta en los niveles
medios, pero tienen en comun el hecho de que cada uno conforma un cuerpo
homogéneo, identificado con una ideologia y diferenciado de las esferas vinculadas a la
cultura dominante» (Stastny: 1979, 24).

De este proceso de apropiacion critica y selectiva, surgen en el area cuzquefa los
esterotipos de mascaras propios de cada pueblo, convirtiéndose las de Paucartambo, en
el ideal estético a nivel regional. Este mismo hecho hace que los indigenas de la
comunidades campesinas del area copien los modelos paucartambinos, dando lugar a
una dinamica de apropiacion en distintas direcciones y entre grupos sociales diferentes.

La apropiacion de las técnicas y arte de las élites provincianas encuentra una
posibilidad importante en el objeto de la mascara, porque su uso en contextos rituales y
festivos le otorga vitalidad y la dinamica necesaria para satisfacer necesidades sociales
y culturales. En la siguiente seccién me referiré en detalle a la manera en la cual la
mascara funciona a nivel ritual, pero, por ahora mencionaré el hecho de que en
Paucartambo se diferencian las danzas que se bailan para la fiesta de la Virgen del
Carmen de aquéllas ofrecidas a la Virgen del Rosario por la presencia o ausencia de




171

mascaras. Mientras que en las danzas de la fiesta de la Virgen del Rosario las méscaras
estan ausentes, en las danzas de la fiesta de la Virgen del Carmen son un elemento
imprescindible en ellas(9). Asi, en Paucartambo las mascaras han jugado un papel
fundamental en la consolidacion de las danzas en aquellas versiones que son
representativas de la identidad del pueblo. Un ejemplo, ilustrativo, ya referido en las
secciones anteriores, es la danza del ch’unchu. Se diferencian dos variantes
fundamentales en esta danza: la danza de los ghapaqg ch’unchu, que se baila
exclusivamente en la fiesta de la Virgen del Carmen, y la del gara ch’'unchu o wayri
ch’unchu, exclusiva de la fiesta de la Virgen del Rosario(10).

Decir que la presencia de las mascaras sea un criterio de diferenciacion entre
mestizos y campesinos, no quiere decir que los campesinos indigenas no tuvieran
mascaras(11). Lo que sucede es que las danzas indigenas con mascaras han ido
transformandose o desapareciendo casi en su totalidad. La tradicion prehispanica de
mascaras como parte de las manifestaciones culturales fue censurada por la politica de
extirpacion de idolatrias impuesta por la iglesia catélica y luego, en siglo XVIII, por el
gobierno colonial después de las significativas rebeliones nativas(12). Stastny (1979,
202) opina que debido a ello la mayoria de mascaras prehispanicas desaparecieron
sobreviviendo sélo aquéllas representativas de animales por parecer las menos
significativas a nivel ideolégico. Por otro lado, en la actualidad, las méascaras de las
danzas mestizas posibles de ser producidas en serie, y mas durables, son
confeccionadas por gente especializada dedicada a la actividad artesanal, mientras que
las mascaras de las danzas indigenas son de cuero, corteza de arboles, y estan
confeccionadas por el mismo danzante, en sus horas de ocio.

Por ultimo, la estética de las mascaras, asi como de las danzas mestizas
promocionada como la expresion mas auténtica y representativa del folklore cuzquefio
por los concursos folkléricos y las agencias de turismo, asi como por el propio grupo
social que las consume y que es social y econdmicamente mas efectivo que el
campesinado indigena, favorecié el desarrollo y actual predominio de las méscaras de
yeso y de malla metdlica, propias de las danzas mestizas. Considerando ademas que en
el contexto local y regional existen un animo competitivo entre las fiestas y danzas de
pueblos o grupos distintos, se observan condiciones propicias para el desarrollo de
expresiones locales que transforman tradiciones artesanales foraneas o propias de otros
grupos en versiones locales. La dinAmica competitiva no sélo promueve el desarrollo de
versiones locales distintas, sino también contrastantes, que buscan la diferenciacion, asi
como la consolidacién de espacios dentro de una jerarquia regional. Las mascaras dejan
de ser la version provinciana o simple repeticion de los modelos formales espafioles
para convertirse en una creacion netamente local con contenidos nuevos que le son
asignados por el contexto social y ritual.

Mientras que en Paucartambo la produccién de objetos decorativos ha
desaparecido casi por completo, la mascara tiene por ahora asegurada su persistencia.
La importancia que tiene en las danzas de Paucartambo, son la garantia de ello. Las
mascaras en Paucartambo no sélo estan en plena vigencia, sino que tienen ain un
importante futuro.




172

1.3 Los mascareros de Paucartambo

La confeccion de mascaras esta en manos de especialistas. Estos artesanos
dominan simultdneamente otras artes conexas como la imagineria, la pintura, la
escultura, el tallado en madera y la restauracién. En la actualidad son tres los artesanos
mascareros mas importantes y reconocidos por los paucartambinos. Los hermanos
Isaac y Eliseo Carbajal Ponce que viven en Paucartambo, y Don Santiago Rojas
Alvarez. Don Santiago es mucho mayor que los hermanos Carbajal y reside en la ciudad
del Cuzco donde tiene un pequefio taller en el barrio de artesanos del Cuzco (San Blas).
Desde hace dos afios se esta empezando a reconocer el trabajo que esta haciendo un
joven residente en Paucartambo, llamado Yuri Ordofiez, alumno de Eliseo Carbajal,
aunque el prestigio en Paucartambo aun lo mantienen los hermanos Carbajal.

Es posible descubrir también una dindmica competitiva entre los artesanos
mascareros. En los dias de fiesta se realiza una feria y concurso artesanal organizado
por la municipalidad y, hasta 1991, por Foptur, en los que participan los mascareros
paucartambinos. Existe, por lo tanto, una instancia institucional que promueve la
competencia y establece distinciones entre los artesanos. Pero también tiene influencia
la preferencia de los mismos danzantes que compran las mascaras, asi como el lugar en
el cual residen los artesanos ya que de eso depende el mercado al que acceden. Lo que
es notorio en esta competencia es la preocupacion de los mascareros por identificarse
como artesanos netamente paucartambinos. En ese sentido tienen que lograr establecer
una relacion de mutua pertenencia entre el estilo de sus mascaras y la identidad paucar-
tambina; ningln danzante compraria una mascara que no considere realmente
paucartambina. Parte de este proceso de legitimizacién es lograr el reconocimiento
institucional adquirido en la participacion en el concurso mencionado(13). Otro ambito en
el que la condicion de mestizo paucartambino de los artesanos mascareros es
reconocida es el de los textos de Villasante sobre la tradicion e historia del pueblo.
Villasante (1981) dedica parte de su libro a los artistas paucartambinos, donde presenta
una breve biografia de los que considera los mascareros mas importantes. Esto
demuestra el reconocimiento que la tradicién les otorga a los mascareros como
protagonistas en la creacion de la identidad paucartambina.

En cuanto a los esfuerzos de los mascareros por identificarse como integrantes y
protagonistas de la tradicion paucartambina tienen importancia sus suefios y anécdotas
vinculados a la confeccion de las mascaras y a la creacion de algunos personajes. Don
Santiago, por ejemplo, cuenta que la primera méscara de sagra que €l confeccion6
estuvo inspirada en una mascara que se le habia aparecido en un suefio, en el que ésta
le oprimia el pecho y no lo dejaba respirar. Después de una angustiosa lucha logré
quitérsela de encimay la pudo ver, logrando luego confeccionar una igual. De esta
manera habria iniciado un nuevo estilo de mascaras de saqra, que son las que se
conocen hoy.

Este breve relato nos da una serie de elementos interesantes acerca de la creacion,
innovacion y apropiacion de las mascaras de la tradicién paucartambina. Lo primero que




173

salta a la vista es la presentacion de la mascara como un objeto animado independiente
y enfrentado al artesano mascarero. Por lo tanto, la mascara existe por si mismayy el
artista solamente aparece como intermediario entre ésta y la tradicion a la que ésta
pertenece. La mascara se impone al artista y su realizacion se convierte en un acto de
liberacién. Don Santiago descubre la mascara cuando logra quitarsela del pecho donde
ésta lo oprimia. La creacion de un nuevo tipo de mascaras de saqgra se legitima en el
sentido de que tiene su origen en la lucha por la sobrevivencia. Don Santiago, como
intermediario, logra apropiarse de esta mascara y ponerla al servicio de la danzas y de la
fiesta de la Virgen del Carmen. Es de interés resaltar el hecho que los suefios
constituyen para los paucartambinos un espacio privilegiado para el dialogo con la
virgen. Es a través de ellos que la virgen comunica sus deseos, enojos y carifios a sus
devotos. En este sentido, los suefios son espacios de intermediacion entre lo sagrado y
lo profano, otorgando, en el caso que nos ocupa, un origen sobrenatural a las creaciones
de Don Santiago. Es asi que se resalta mas el rol intermediador, que el rol creativo del
artista. Como creaciones sagradas, las mascaras son también atemporales. Por lo tanto
no son simples creaciones historicas y perecibles, sino expresiones esenciales de la
tradicién paucartambina.

La lucha entre mascara y artesano tiene un contenido transformador: la opresion y
dificultad de respirar se convierten en conocimiento cuando el rostro de la mascara le es
revelado a Don Santiago. Este conocimiento lo libera y le da el poder para apropiarse de
la mascara y recrearla para la tradicion festiva, pero dando inicio a un nuevo estilo de
mascaras de sagra. Tomando en cuenta el rol intermediador del artesano, la apropiacion
de la mascara se traduce en términos de su integracion al universo artistico y festivo
paucartambino. Es asi que la innovacion artistica no es entendida en el sentido de una
ruptura, sino como la apropiacién y transformaciéon de lo nuevo en favor del
fortalecimiento de la tradicién. En ese sentido, la innovacion y el cambio a nivel de las
mascaras tiene una valoracion positiva que corresponde a la misma légica competitiva y
al poder transformador que caracteriza el funcionamiento de las danzas, asi como a los
relatos acerca del origen de la fiesta.

La aceptacion de un mascarero y de sus obras se consolida cuando éste participa,
ademas, en las danzas, ya que la participacién en una comparsa garantiza la fidelidad y
el conocimiento de la tradicion. Esto lo autoriza a realizar innovaciones en las mascaras
gue él mismo va a usar. Por otro lado, la aceptacién de una mascara nueva pasa por su
incorporacion a una danza. Al respecto resulta interesante mencionar el relato de uno de
los mascareros, segun el cual éste fue aceptado en una de las comparsas porque habia
confeccionado una mascara de sagra que representaba una figura nueva. Esta habria
impactado tanto a los danzantes que lo invitaron a participar en la danza para que la
mascara pudiera lucirse. A partir de ese momento, el mascarero habria consolidado su
prestigio como tal y conquistado su aceptacién en una comparsa. Sobre lo que quiero
llamar la atencién aqui es que en este relato se descubre nuevamente la condicion de la
mascara como un objeto que otorga poder, caracteristica a la que ya he aludido en el
relato de Don Santiago y que desarrollaré en las secciones posteriores.




174

Santiago Rojas Alvarez: nacio el 30 de diciembre de 1918 en una familia de
artesanos en el pueblo de Paucartambo. Su padre, Juan Rojas Huaman, fue un
reconocido tornero de Paucartambo, y su hermano, don Abraham Rojas Alvarez, fue
tallador de madera, imaginero y mascarero, con quien don Santiago se inici6 como
artesano. Dos tios de Don Santiago fueron importantes pintores: Epifanio y Nicolas
Alvarez Yabar. Don Santiago es considerado carpintero, escultor, pintor, imaginero y
mascarero. Sus obras escultéricas mas importantes son «Corazon de Jesus»
(Paucartambo), «Patron Santiago» (Chacéan, Arequipa y Cotabambas), «San Marcos»
(Chumbivilcas), «San Miguel Arcangel» (Lima) (Villasante: 1981, 91) y la «Virgen del
Carmen» (Lima; encargada por la hermandad de la Virgen del Carmen de los migrantes
paucartambinos residentes en Lima). Ademas de mascaras, don Santiago confecciona
imagenes de virgenes y santos, que son utilizados en las demandas que llevan los
karguyuq de las danzas. Colecciones de danzantes, mascaras y miniaturas de escenas
costumbristas hechas por don Santiago se encuentran en el Instituto Americano de Arte
del Cuzco y en el Smithsonian Institute en Washington. Varios articulos sobre su obra
han sido publicados en las revistas Geomundo (Vol. 4 N° 5, mayo de 1980), Horizon
(Junio 1979), Multiple Visions Museum of International Folk Art (1982), Mensajes (N° 26,
1984, Consejo de Cuzco), Revista del Instituto Americano de Arte (Vol. 2, N° 2, 1943) y
en dos libros de Alfonsina Barrionuevo Cuzco Magico y Artistas Populares del Perd. Don
Santiago guarda toda esta documentacion, asi como fotografias de los premios que ha
recibido en el pasado, como parte de su historia de vida y los muestra cuando es
visitado y entrevistado como pruebas de su condicion de artista paucartambino
reconocido como tal en y fuera del pueblo. El ultimo premio que ha ganado es el de
«Gran Maestro de la Artesania Peruana 1966», categoria imagineria, otorgado por
CONAP (Confederacion Nacional de Artesanos del Peru), IDESI (Asociacion Nacional de
Institutos de Desarrollo del Sector Informal) y el Ministerio de Industria, Turismo,
Integracion y Negocios Internacionales.

Se inici6 en el trabajo artesanal, primero, como restaurador en las iglesias rurales
de la zona. Luego empez6 con sus creaciones de mascaras e imagineria en las que
representa escenas de la tradicion folklérica de Paucartambo. En 1942 llevo sus trabajos
a Cuzco donde gano el primer premio de un concurso organizado por el Instituto
Americano de Arte (Gutiérrez: 1943)(14). Desde entonces llevaba su trabajo a Cuzco. En
1956 traslado su taller definitivamente a esa ciudad donde reside hasta la actualidad.

Particip6 casi en todas las danzas, escogiendo siempre los personajes mas jocosos
y movidos. Confeccion6 mascaras para muchas danzas que reaparecieron en la época
gue él trabaj6é en Paucartambo: de saqra, de majefio, de siklla. Afirma que en esa época
casi no habia gente que hiciera las mascaras. Por ese motivo dice que las mascaras
actuales tienen mucho de su inspiracion. Las méscaras de Don Santiago tienen un estilo
especial, reflejado en el aspecto escultérico y en los colores que le da a las mascaras,
gue las diferencian de aquéllas utilizadas en otros pueblos.

Don Santiago afirma que €l es el innovador de las méscaras de diablos,
desarrollando la variedad de animales que hoy se representan, asi como de todas las
mascaras de Paucartambo; y asi es reconocido también por mucha gente. Ademas




175

relatd que una viejita le dio una mascara de saqra antigua hecha de cuero. De ese
modelo fue que él empez6 a hacer mascaras de saqra de pafio de sombrero.
Posteriormente empez6 a hacer mascaras de saqra imitando las caras de distintos
animales, con el argumento que cuando la gente se vuelve loca se pone como un
animal, y que por ese motivo habia una relacion entre el sagra y los animales.

Actualmente, en su taller en Cuzco produce mascaras para los danzantes de
Paucartambo que residen en Cuzco o Lima, asi como para danzantes de otros pueblos
cuzquenios, Pisaq, Calca, Colla y Quillabamba. Solamente trabaja por pedidos, porque
en la actualidad él esta solo en el taller. Antes lo ayudaba su mujer y sus hijos que
también aprendieron. Pero él solo no puede producir en grandes cantidades.

Don Santiago tiene mucho prestigio. Los danzantes de contradanza de San
Jerénimo, por ejemplo, se mandan a hacer las mascaras donde €l porque «don Santiago
sabe hacerlas y hace las mas vistosas»(15). En la misma calle en la que don Santiago
tiene su taller, hay otras tiendas en las que se venden mascaras que incluso son algo
mas baratas. Pero las de don Santiago son consideradas mas artisticas y el poder
comprarlas da prestigio.

Don Santiago, a diferencia de los mascareros residentes en Paucartambo, que sélo
confeccionan y venden mascaras de las danzas paucartambinas, conoce las variantes
de mascaras de otros lugares, como San Jerénimo, por ejemplo (Mendoza-Walker:
1993b). Para él esto es importante porque recibe pedidos para otros pueblos, cuya
tradicion debe conocer. Su residencia en Cuzco, por lo tanto, le da una dimensién mas
regional a su trabajo.

Don Santiago fue maestro de Antonio Carvajal Ponce, hermano mayor de Isaac y
Eliseo Carvajal, otros dos mascareros residentes en Paucartambo, cuando aun vivia en
el pueblo y ensefiaba en el Centro Artesanal de Paucartambo. Por eso ha sido una gran
influencia entre los artesanos mascareros de Paucartambo. El cuenta que en el Centro
Artesanal dejo muchos moldes de modelos que el habia tallado, lo que podria explicar el
predominio de su estilo en las méscaras paucartambinas.

Yuri Ordéfiez: tiene 18 afos de edad(16) y estudié un afio en el Centro Artesanal de
Paucartambo, donde aprendi6 el moldeado de las mascaras. Fue alumno de Eliseo
Carbajal. Luego, por cuenta propia, siguio desarrollando el arte de las méascaras, la
pintura y la imagineria. En 1990 gané el primer premio en la exposicion artesanal
organizada por la Municipalidad de Paucartambo. Si bien dice que ha introducido
algunas innovaciones en las mascaras de saqra, perfeccionando el aspecto escultérico,
no ha logrado romper el estereotipo paucartambino. Hasta el momento sélo vende sus
mascaras en Paucartambo y para pedidos de algunas personas que compran mascaras
pequefias para comercializarlas fuera. Piensa salir a Pisaqg y a otros sitios para ampliar
su mercado, ya que la demanda en Paucartambo es muy limitada(17). Como los demas
mascareros, también Ordo6fiez restaura mascaras. He podido observar que esta
adquiriendo prestigio como mascarero en el pueblo, sobre todo entre la gente més joven.
Sin embargo, aun no confecciona mascaras de malla metalica. Al igual que los demas




176

mascareros entrevistados, opina que puede expresar mejor su talento en las mascaras
de sagra porque ésas requieren de mayor concentracion y trabajo.

Isaac Carbajal Ponce: naci6 el 11 de abril de 1953 en el pueblo de Paucartambo.
Trabaja en la artesania desde los 11 afios de edad. Es considerado tallador, imaginero,
mascarero y pintor. Ha participado en la restauracion de tallados en la iglesia de San
Sebastian (Lima) y en la de San Antonio (Cuzco). En 1989 gané el segundo premio del
concurso de mascaras organizado por la revista CARETAS. En 1989 inici6 las pinturas
murales alusivas a las tradiciones de Paucartambo que se encuentran en el local de la
comparsa de los contradanza en Paucartambo. Participa en la comparsa de los sagra en
la cual es primer capitan. Su especialidad son las mascaras de sagra. También él, al
igual que don Santiago, se otorga el titulo de creador de las mascaras de saqra que se
conocen en la actualidad.

Isaac trabaja junto con su hermano Eliseo en su taller. Ambos son reconocidos
como los mascareros del pueblo. Confeccionan mascaras para los danzantes de
Paucartambo, para los migrantes en Lima y para las comunidades campesinas y distritos
de la regién: Chayabamba, Colquepata, Pisaq, Calca, Urubamba, Juliaca, Sicuaniy
Q'usiiipata. Trabajan a pedido, pero también preparan algunas mascaras para venderlas
durante los dias de fiesta en el pueblo.

Eliseo Carbajal Ponce: nacido el 20 de junio de 1950 en el pueblo de Paucartambo.
Es considerado imaginero, mascarero, escultor y pintor. Se dedica a la ensefianza de
escultura e imagineria en el Centro Artesanal de Paucartambo. Ha participado en la
restauracion de tallados en madera del Seminario San Antonio de Abad (Cuzco). Eliseo
y su mujer tienen una pequefia bodega donde venden las mascaras durante los dias de
fiesta.

Eliseo e Isaac cuentan que se dedicaron al trabajo artistico a raiz de la muerte del
hermano mayor. Esta version, contada por ambos hermanos en momentos distintos e
independientes, sera reproducida mas adelante ya que considero que esta historia es
fundamental para entender algunos aspectos centrales de la relaciéon de las mascaras
con la tradicion paucartambina. Por otro lado, es significativa porque de alguna manera
ambos hermanos son en la actualidad los mascareros reconocidos residentes en
Paucartambo vy, por lo tanto, los representantes y responsables de la herencia de una
tradicion artistica y cultural. En este sentido, ellos se diferencian tajantemente de
algunos artesanos paucartambinos residentes en Cuzco que confeccionan mascaras
para un mercado extranjero y con exigencias de tipo ornamental.

Nemesio Villasante.- don Nemesio Villasante es paucartambino, pero reside en
Cuzco y en la actualidad esta formando el «Taller Villasante» junto con sus hijos. Las
mascaras que €l ha desarrollado estan confeccionadas sobre la base de papel, se
venden en las tiendas de artesanias del Cuzco y de Lima. En su mayoria son compradas
por turistas extranjeros. Estas estan inspiradas en los personajes paucartambinos,
principalmente los sagra, pero se diferencian por los adornos y los colores. Alrededor de
la fisonomia que representan se ha agregado una aureola que abarca en muchos casos




177

toda la circunferencia de la mascara. Este adorno esta pintado con flores pequefas de
colores. En cuanto a los colores se usan muchos tonos pastel y ya no se insiste en los
rojos y amarillos de los saqgra tradicionales. Ademas se confeccionan mascaras de todos
los tamafios. La diferencia entre don Nemesio y los demas mascareros mencionados es
que el primero no confecciona ya mascaras para danzantes. Si bien sus mascaras han
tenido mucha acogida entre los turistas, éstas no se usan en las danzas de la Virgen del
Carmen. Lo mas importante de resaltar en este punto es que existe una técnica y una
estética aceptada para las mascaras de las danzas de Paucartambo que deben ser
respetados como parte de la disciplina que exige la danza. Otras mascaras no son
aceptadas para bailar, ya que no corresponden al estereotipo. Este aspecto del uso de
las mascaras sera discutido mas adelante. En palabras de uno de nuestros informantes
se distingue pues a los mascareros que son «fieles» de aquéllos que no lo son.

Dofia Fernanda Martinez Follana: en cuanto a las personas que tejen waqullu,
entrevistamos a dofia Fernanda Martinez Follana que tiene una bodega en el pueblo de
Paucartambo y se dedica a la confeccion de waqullu, tanto para la danza de los ghapaq
gulla como para la de los ukukos (danza campesina de la fiesta del Sefior de Quyllur
Rit'y). Ella teje no sélo para los de Paucartambo, sino también para los campesinos de
las comunidades y para la gente de otros pueblos de la provincia. Dice que es la Unica
en Paucartambo que teje waqullu y que la gente la busca a ella porque teje los mas
bonitos. A través de la valoracion estética de su trabajo se reconoce el conocimiento que
tiene dofia Fernanda de la tradicion de los ghapaq qulla.

Doia Fernanda confecciona waqullu para los ghapag qulla y los ukuko, quiere decir
gue los teje tanto para consumo interno del pueblo, como para gente que viene de otros
lugares de la provincia a comprarle. En el caso de dofia Fernanda, ella los confecciona
por pedidos, mientras que existen comerciantes que tejen o compran waqullu para
venderlos en los mercado y ferias a los que van. Este sistema de pedidos implica un
minimo de conocimiento entre artesano y cliente. De lo contrario, el cliente debe
adelantar parte o la totalidad de lo que cuesta el waqullu.

1.4 Producciéon y comercializacion de las mascaras

La produccién de méascaras para las danzas de Paucartambo esta en manos de
especialistas. Si bien en el caso de la confeccién del waqullu esto no es tan evidente, no
debemos olvidar que el hecho de conocer los colores y formas del waqullu, y de dominar
la técnica para crear un producto afin con las necesidades y exigencias estéticas y
culturales de los danzantes implica ya un minimo de especializacion. A esto se suma el
hecho de que un buen waqullu no se encuentra en cualquier tienda, sino que hay que
mandarlo a confeccionar con anticipacion.

Los danzantes que en la mayoria de los casos no tienen la capacidad econémica
de renovar su vestuario cada afio, van en busca de los mascareros para que restauren
sus mascaras. Los danzantes mandan a hacer o a arreglar las mascaras unas semanas
o dias antes de la fiesta, lo cual constituye parte del ambiente festivo. No se puede decir
gue los artesanos mascareros tengan un ingreso significativo por el arreglo de las




178

mascaras (son muy pocas las nuevas que se venden cada afio) porque para los
conocidos se hacen precios especiales e incluso no se les cobra(18).

Es mas bien el creciente interés que los campesinos tienen en las danzas de
Paucartambo y consecuentemente en comprar las mascaras lo que tiene que ser
tomado en cuenta para discutir la naturaleza de la produccién de éstas en Paucartambo.
A diferencia de Pisaq, donde la produccion de mascaras y otros productos artesanales
esta en pleno auge debido a la cercania del pueblo a la ciudad del Cuzco a la que llegan
muchos turistas, Paucartambo se encuentra aislado y sujeto a un circuito comercial
distinto en el que participan campesinos y comerciantes de Puno y Sicuani que tienen
otro tipo y volumen de demandas de productos artesanales. En Paucartambo la
produccion de mascaras esta destinada principalmente para las danzas que se bailan en
la fiesta del pueblo y para las fiestas de las comunidades campesinas, anexos y distritos
de la regién (provincia de Calca, Paucartambo y Quispicanchis). La celebracion de la
fiesta de la Virgen del Carmen en Lima ha abierto un nuevo, aunque pequefio mercado
para las mascaras paucartambinas. Danzantes paucartambinos en Lima me
manifestaron que ni en Lima, ni en el Valle del Mantaro(19), podian encontrar las
mascaras que correspondian a sus danzas paucartambinas. Por esa razon tenian que
recurrir a familiares y a amigos que residen en Paucartambo para encargar ahi la
confeccion de las mascaras.

La produccién es limitada y esta sujeta a los pedidos que se hagan con
anticipacion, principalmente porque los artesanos no cuentan con el capital necesario, y
no esta asegurada la circulacion constante de éste, para producir una cantidad que
pueda ofrecerse en el mercado. La produccion y venta de mascaras se encuentra dentro
de un circuito cerrado en el cual intervienen lazos sociales. EI mismo hecho de
confeccionar mascaras a pedido, y lo mismo sucede con la producciéon de waqullu de
Paucartambo, implica el conocimiento mutuo entre mascarero y cliente. A este aspecto
se suma el factor de precios diferenciados segun el cliente. Cuando se trata de amigos o
compadres los precios tienen una rebaja. En el otro extremo, cuando son personas
ajenas al pueblo o turistas los que compran, los precios son mas altos; incluso, si un
desconocido hace algun pedido es mas dificil que el artesano lo acepte, especialmente
cuando ya tiene pedidos de personas conocidas. En caso que los precios se mantengan
iguales para ambos clientes, el mascarero diferenciaré la mascara en cuanto a la calidad
del trabajo. Le vendera a un extrafio una mascara del mismo precio, pero de una calidad
inferior. El hecho de hacer diferencias en el precio es otro elemento que no permite
definir la mascara como simple mercancia.

La produccion y venta de mascaras de Paucartambo se caracteriza, entonces por
una produccién limitada, condicionada por los pedidos hechos por clientes con los
cuales los artesanos mantienen un minimo de relacion social, y sujeta a precios
diferenciados. Por otro lado, como he ido mencionando, la creacion artistica depende en
gran medida de las exigencias estéticas y culturales de la tradicion paucartambina. Si
bien se trata de una actividad especializada, ésta no es realizada con exclusividad ya
gue no aseguran ingresos econdmicos significativos. Por esto mismo tampoco existen
grandes talleres de confeccion de méscaras. La produccion de éstas es una actividad




179

realizada por contadas personas que han monopolizado la condicién de artesano
mascarero y que como tal se define mas en términos culturales que econémicos.
Muchas personas saben hacer mascaras en el pueblo (existe el Centro Artesanal de
Paucartambo) pero sélo tres son reconocidas por los paucartambinos como mascareros.

Estas caracteristicas condicionan la produccion de mascaras a un ciclo
determinado por el tiempo festivo, y no por criterios de mercado. La produccion de
mascaras se concentra en los meses de febrero hasta agosto que corresponden a los
meses en los que se realizan la mayor cantidad de fiestas en la region y que coincide
con los meses de descanso dentro del ciclo agricola. Dentro de este periodo, la fecha de
la fiesta de la Virgen del Carmen es el tiempo de mayor demanda. En esto juega un
papel el creciente interés de los campesinos por llevar las danzas paucartambinas a sus
comunidades.

Si la confeccién de las mascaras por artesanos mascareros paucartambinos
coincide con un estilo que las identifica como propias de las danzas de Paucartambo,
entonces la produccion y consumo de estas mascaras por danzantes de otros pueblos
relativiza su condicién de representantes de una identidad local(20). Mas adn, si los
campesinos de las comunidades de la region compran las mascaras paucartambinas,
entonces la diferenciacion entre indios y mestizos como criterio para la delimitacion de la
identidad mestiza paucartambina, se ve afectada. Por lo tanto, el estereotipo de
mascaras paucartambinas debe ser actualizado constantemente, debido a lo cual esta
expuesto, al igual que los demas elementos que conforman la tradicién paucartambina, a
la dinamica competitiva y a la légica de transformacién ritual.

1.5 Estereotipo e identidad local

He destacado el hecho de que con la participacion del artesano, el danzante y el
publico se crea una mascara para cada personaje que corresponde a un estereotipo
especifico, reconocido y reconocible por todos. Esta circunstancia y las condiciones en
las cuales se producen y se venden las mascaras las convierten en algo mas que en
meras mercancias; ellas son principalmente objetos rituales. Esto quiere decir que el
estereotipo que resulta tiene un valor simbdlico y cultural. Las diferencias formales y
estéticas de las mascaras y de sus respectivos estereotipos aluden a distinciones de tipo
espacial y social. Es asi que se pueden diferenciar mascaras de un mismo personaje,
gue pertenece a lugares distintos. La mascara de los contradanza y de los majefio de
San Jerénimo son distintas a las de Paucartambo y la mascara de un sagra de Pisaq se
puede diferenciar de la de un sagra de Paucartambo. Lo mismo sucede con las
mascaras de la danza qullacha y las del auga chileno. La diferencia no sélo esta en el
acabado, sino también en los rasgos del rostro e incluso en el material(21).

En el taller de un mascarero de Pisag encontré una mascara de siklla que
identifiqué como paucartambina e incluso como obra de don Santiago Rojas, mascarero
paucartambino. Confirmé que asi era. El mascarero de Pisaq se habia comprometido a
hacer mascaras para los majefios de ese pueblo. Como no iba a tener tiempo para
terminar el encargo, el mascarero decidio ir al Cuzco para comprar las mascaras que le




180

faltaban confeccionar para cumplir con su compromiso. Es asi que le compr6 a don
Santiago una mascara de siklla. Este anécdota ilustra el hecho de que el estereotipo de
un pueblo determinado, asi como la autoria de un artista reconocido puede ser
facilmente identificable por las caracteristicas formales de una méascara.

Pero esta anécdota se refiere ademas a la influencia que tienen procesos sociales y
rituales en la transformacion y creacion de mascaras y estereotipos determinados. En
Pisaq la fiesta de la Virgen del Carmen esta en proceso de auge, por eso muchas
danzan estan volviendo a aparecer después de haber sido olvidadas por un tiempo. Este
hecho explica la falta de un estereotipo de méascara bien definido, y la flexibilidad para
aceptar mascaras que no son de la danza. En Paucartambo, nunca se bailaria el majefio
con la mascara del siklla, porque los estereotipos estan bien definidos y cuentan ademas
de prestigio a nivel regional, mientras que en Pisaq este proceso recién se esta dando
en algunas danzas. Por el contrario, la danza del auga chileno en Pisaq que es llamada
chileno Unicamente, si tiene un estereotipo propio y se diferencia de la mascara de
Paucartambo en el hecho de que sus personajes representa hombres silbando. Esta
misma distincién entre estereotipos de mascaras de Paucartambo y de Pisaqg sucede en
relacion con la mascara de los saqgra. Tanto el sagra como el sagsampillo de Pisaq son
danzas en las que se representa al diablo. A la danza del sagra se le dice sagra de
Paucartambo, sin embargo, se observan diferencias con las mascaras de sagra que se
baila en el mismo pueblo de Paucartambo. Las diferencias se explican por necesidades
de diferenciacioén entre la danza de un pueblo y otro pueblo.

En este sentido es muy representativo el caso descrito por Z. Mendoza-Walker
(1993b) referente a la danza del majefio en San Jerénimo. En su andlisis compara la
evolucion de los significados del desarrollo de la danza del majefio en San Jeronimo y
en Paucartambo de donde fue traida la danza originalmente. Ambas danzas se
encuentran en una suerte de competencia por ser la mejor. Esta circunstancia y las
condiciones socioeconémicas reales de los danzantes de cada pueblo ha hecho que
esta danza evolucione con diferencias significativas en cada lugar. Como parte de este
proceso se ha dado un desarrollo diferenciado de las mascaras de ambas danzas,
ademas de otros elementos del traje y de la coreografia que Mendoza-Walker describe
en detalle. La diferencia principal en la méscara de majefio de ambos pueblos es la
nariz. Los de San Jer6nimo tienen una nariz mucho mas larga, lo cual segun la autora
tiene connotaciones falicas (Mendoza-Walker: 1993b).

Lo interesante de las mascaras de majefio de Paucartambo y San Jerénimo es el
hecho de que las mascaras de ambos pueblos son hechas por el mismo artesano, don
Santiago Rojas, quien confecciona mascaras distintas de majefios segun la procedencia
del pedido. Los danzantes de San Jer6nimo le piden explicitamente que haga las narices
mas largas. Los dos estereotipos de mascara son resultado de la interaccion entre
mascarero y danzantes. El artesano no crea libremente, sino que debe conocer y
pegarse a las necesidades y cambios de la tradicion de cada pueblo. En este sentido
también es importante sefialar que se distinguen claramente las mascaras de danza de
las que se hacen en Cuzco para el mercado urbano, donde cumplen una funcién
puramente decorativa. Un mascarero punefio residente en Cuzco nos contd que él habia




181

tratado de hacer un tipo de mascara que fuera una sintesis de las de Paucartambo y las
de Puno. Estas mascaras tenian aceptacion entre los turistas que segun el informante
preferian lo novedoso y exético, mientras que los bailarines buscaban lo convencional y
tradicional. Por eso iban a comprar las mascaras de don Santiago Rojas, quien sabia
hacer las méascaras «fieles» a la tradicion.

Otro caso interesante de mencionar en relacion con el contenido cultural y con la
funcion diferenciadora que condicionan diferencias de tipo formal, es el de la danza
gullacha de Pisaq y de Paucartambo. En Pisaq esta danza se bailaba con mascaras de
yeso porque la danza habia sido traida de Coya y correspondia a esa tradicion. Este afio
(1991), un grupo de profesores del pueblo retomaron la danza que habia ya
desaparecido y la presentaron en la fiesta de la Virgen del Carmen de Pisaq. Tuvieron
gue reconstruir la danza, y reelaboraron una coreografia con la ayuda de gente que
conocia esta danza. Una de estas personas es una mujer que baila qullacha en
Paucartambo, pero que reside en Cuzco. También tomaron decisiones sobre el traje y la
mascara, acordando cambiar las mascaras de yeso que se usaban antiguamente por
mascaras de malla metalica como las de Paucartambo. Esta decision esta vinculada al
prestigio que tienen las danzas paucartambinas en la regién, debido a lo cual son
copiadas.

Este no es el Unico caso en el cual se copia el vestuario de una danza de otro lugar,
ni el tnico en el que se solicita la colaboracion de un paucartambino para recrear una
danza en Pisaq. Lo mismo ha sucedido con la danza de los ghapaq negro, que fue
recreada en Pisaq con la ayuda de uno de los paucartambinos que la revivio también
hace algunas décadas en Paucartambo, hecho que ha sido criticado por sus paisanos.
Incluso el caporal de esta danza en Pisaq bailaba con una mascara que el fundador le
habia obsequiado y que habia sido hecha por don Santiago Rojas, por lo cual
correspondia al estereotipo paucartambino. Si se comparan las mascaras que son
elegidas para cada danza en pueblos distintos, se puede descubrir una dinamica
mediante la cual unos copian estereotipos, para apropiarse de los personajes y las
danzas, mientras que otros los transforman con el deseo de mantenerse diferenciados.
Si se toma en cuenta el rol diferenciador de las mascaras, entonces se podra entender
gue son los grupos de mayor prestigio social y mayores recursos econémicos los que
controlan la creacion de estereotipos imponiendo sus modelos como los verdaderos y
auténticos. En la actualidad es el pueblo de Paucartambo, reconocido como centro
folkl6rico de la regién, el que da la pauta en este sentido. En el caso paucartambino, la
necesidad de introducir cambios en el estereotipo de determinadas mascaras esta ligado
no solamente al hecho de querer mantenerse diferenciado, sino también de mantener
una posicion jerarquica dominante. Los danzantes del pueblo, por lo tanto, critican a
todas aquellas personas que no guardan fidelidad a la tradicién paucartambina, en el
sentido de propagar sus danzas, ensefiandolas o bailandolas en otros lugares(22).

Pero copiar un estereotipo de mascara no es sencillo. Los campesinos de la region,
por ejemplo, no tienen artesanos que dominen la técnica para copiarlas, ni los recursos
para confeccionarlas localmente. Por otro lado, no es siempre posible comprar las
mascaras hechas por los artesanos paucartambinos. Los campesinos que llegan a




182

Paucartambo o al Cuzco compran sus mascaras a artesanos desconocidos, cuyos
trabajos son mas baratos y estéticamente inferiores. Existe una nocién muy clara ya que
se distingue el valor escultdrico y pictérico de las mascaras. En este sentido, los
paucartambinos disponen de los recursos y de los especialistas para desarrollar una
tradicion artistica valorada como superior y que los distingue de otros. En Paucartambo
funciona un Centro Artesanal en el cual se forman los artesanos mascareros paucartam-
binos, adquiriendo una formacién especializada; existe incluso un area de mascaras e
imagineria. Como ya he mencionado antes, los artesanos mascareros paucartambinos
reafirman su superioridad artistica logrando los primeros puestos en concursos de
artesania locales, regionales y nacionales.

La mujer que confecciona los waqullu en Paucartambo diferencia los waqullu de las
danzas de los ghapaq qulla de la de los ukukos por el color. Las del ghapag qulla son
blancas, mientras que las del ukuko son negras. En ambas se utiliza el rojo para
demarcar algunos rasgos de la cara. Los campesinos utilizan waqullu para la danza del
ukuko que son de colores; sin embargo, dofia Fernanda opina que esos colores no
corresponden al modelo correcto. Dice que a los campesinos les atraen los colores y
gue por eso usan waqullu de colores, pero que la gente del pueblo de Paucartambo
siempre va uniformada. Para ello se requiere respetar los colores establecidos para cada
danza.

Cuando se distinguen los waqullu de los qulla y de los ukuku, se hace también una
diferenciacién social y étnica. El waqullu que corresponde a la tradicién es el que usan
los del pueblo, identificados como mestizos, mientras que los campesinos usan
«cualquier cosa». Nétese que la expresion «cualquier cosa» alude al caos, es decir,
justamente a la falta de algun estereotipo. En este sentido es interesante sefialar que la
obligacion de respetar un estereotipo esta ligada también a exigencias de indoles
estética como es el énfasis que se pone en que todos los danzantes estén
«uniformados», como ellos mismos expresan. El estereotipo resulta de una conjugacion
de exigencias estéticas, rituales y sociales que interactlan entre si, y que hacen de la
mascara un objeto complejo y dinamico.

Un waqullu confeccionado por la informante de Paucartambo es garantia de calidad
en el sentido de respeto a la tradicion. Ella tiene el monopolio porque conoce el
estereotipo y domina la técnica para hacerlos al gusto de la gente.

«Bueno, a mi me compran mas de aca (en el pueblo), porque aprecian, pues, la formita
gue yo hago. Porque les gusta, hasta al campesinado les gusta eso lo que hago. Por ahi
gue me vienen acd; y como en esta época (mayo, antes de la fiesta de Quyllur Rit'y y
antes de la fiesta de la Virgen del Carmen) no tengo tiempo ni para terminar de hacer»
(entrevista a dofia Fernanda: 1989).

Cuando la informante me dice que «hasta al campesinado les gusta», se esta
estableciendo esta diferenciacion étnicosocial segun un criterio estético. Ella opina que
cuando los campesinos quieren «salir de lo mejor» le compran los waqullu a ella. Esto
significa que su produccion y los que la consumen pertenecen a un grupo superior. La




183

valoracion estética apoya la diferenciacién étnicosocial y establece una jerarquia, donde
lo mestizo es considerado superior a lo indigena. La estética implicada en el waqullu y
las méscaras, por un lado, simboliza una identidad determinada y, por el otro, objetiviza
un conflicto étnico social.

El estereotipo implica el respeto a una tradicion que no es Unicamente un asunto de
costumbre, sino de valores sociales contenidos en ella. En este sentido, la tradicion
supone compartir un conocimiento social e historico. Artesano y usuario de la mascara
tienen que saber como es el estereotipo que debe ser respetado; y el resto del pueblo
evalla las mascaras, asi como la presentacion de las danzas y la realizacion de las
fiestas, segun este mismo conocimiento comun. En este sentido, el estereotipo, en
cuanto tradicion y conocimiento colectivo, se convierte también en identidad de un

grupo.

El estereotipo de cada mascara y las posibilidades de variacion sobre él esta
sustentado en la nocién que tienen los paucartambinos de los personajes a los cuales
representan, lo cual implica, en este caso concreto, una vision de la historia del pueblo.
Cuando uno pregunta el por qué de las caracteristicas faciales de cada mascara siempre
se recibe una respuesta que se sustenta en una realidad histérica, aunque implique una
version particular de la historia: el rey de los negros llora porque ellos eran esclavos y
sufrieron mucho; los majefios tienen las narices rojas y los ojos amoretonados porque
beben mucho y se pelean en sus borracheras, los magt'a tienen los pémulos salidos y la
nariz aguilefia porque asi es el campesino; los saqra llevan reptiles en sus caras porque
pertenecen al mundo subterrdneo. Los mismos artesanos dicen que ellos se inspiran en
las personas que ven en la calle, o de lo que saben y han oido de los antepasados. La
imaginacion a la que también aluden como elemento de la inspiracion esta pues
mediatizada por la tradicion y la versién de la historia que tiene el pueblo.

En este sentido todo esta interrelacionado; la masica, el vestuario y la mascara.
Cuando un nifio escucha la musica de una danza, inmediatamente la identifica, lo mismo
sucede con el vestuario y la méascara. Uno de los mascareros nos comenta que cuando
esta haciendo una mascara intuitivamente empieza a silbar la musica de la danza a la
gue ella corresponde. Esto implica el dominio de un conocimiento en el que se encierra
toda la tradicion del pueblo. La existencia de un estereotipo en la mascara alude a la
necesidad de transmitir ciertos significados de manera ritualizada y objetivizada en un
objeto material como es la mascara. En Paucartambo, el conocimiento de la historia se
transmite esencialmente en el acto y no en la palabra; es decir, que el rito predomina
sobre el mito; y la mascara es uno de los simbolos méas importantes de este lenguaje
ritual. Volveremos sobre la nocién de la mascara como materializacion o fetichizacion de
la tradiciébn més adelante.

El hecho de que se desarrollen estereotipos de mascaras no significa que éstas no
estén expuestas a cambios. Por el contrario, como he indicado antes, el hecho de que la
creacion de un estereotipo esté vinculado a la necesidad de definir identidades, le
confiere una dimensién dinamica. Un estereotipo esta en constante confrontamiento con
los estereotipos que surgen en otros lugares, ya sea porgue busca diferenciarse o




184

porque quiere imitarlos. A esta dinamica se suman, por ultimo, las procesos de cada
lugar.

Las mascaras y los estereotipos que se conocen hoy en Paucartambo son producto
de una serie de innovaciones, en las cuales la innovacion artistica juega también un rol
importante. El sefior Antonio Vivero Calder6n modificé las expresiones de algunas
danzas e introdujo el pafio de sombrero que reemplaza al yeso, ya que es un material
mas liviano y con menos posibilidades de romperse (Villasante: 1981, 115). De todos
modos, el yeso es mas barato. Un material con las mismas propiedades que el pafio y
algo mas barato es el carton o papel con goma (papel maché) que se ha introducido con
mas éxito. También Isaac Carbajal, al que se le reconoce como especialista de las
mascaras de saqra, ha creado mascaras con representaciones de nuevos animales
como el loro, el 4guila, el elefante y animales prehistéricos. Actualmente, en
Paucartambo estéa trabajando, hace unos dos afos, un joven artesano que esta
empezando a conquistar el mercado del pueblo, sobre todo entre los danzantes jovenes.
Este joven, Juri Ordéfiez, se esta especializando en la confeccion de mascaras de sagra
gue son justamente la especialidad de Isaac Carbajal, el mascarero mas reconocido
hasta el momento en el pueblo. Sus mascaras son del mismo tipo que las de los saqra
actuales, pero en algunos detalles escultéricos y en el acabado de la pintura se puede
ver un estilo personal que las diferencia. Va a ser interesante observar si es que estas
mascaras se van a imponer en la fiesta 0 no. Muchos jévenes opinan que Ordéfiez es
mejor que Carbajal, lo cual se puede explicar en términos de diferencias generacionales
gue constituyen un aspecto muy importante de la dindmica al interior de las comparsas,
asi como en la jerarquia entre comparsas. También es interesante sefalar que Ordéfiez
vende las mascaras de saqra mas caras que Carbajal. Pero no es el precio lo que
determina el mercado, sino mas bien el valor social que se le asigne a una mascaray a
un estereotipo determinado.

Creacion e innovacion artisticas estan estrechamente ligadas a exigencias de
indole social y ritual. En este sentido, el poder innovativo y el sello personal que un
mascarero logre imponer en su obra depende mucho de su conocimiento de la tradicion
y de su capacidad para negociar entre ésta y las condiciones sociales y culturales
actuales y cambiantes en las que y para las que él realiza su obra creativa. Como ya he
mencionado, estas modificaciones siempre tienen que estar dentro de una misma linea
marcada por la tradicién. El publico, es decir, la gente del pueblo aprobara o censurara
los cambios e innovaciones. El mascarero no crea solo; en este contexto la creacion es
un dialogo abierto entre artesano, danzante y publico. El estereotipo y el proceso de
confeccion de estas mascaras rituales, por lo tanto, también implica una tension entre lo
individual y lo colectivo ya discutido en el capitulo de las danzas. En este sentido es de
especial interés discutir la manera en la cual nuevos estereotipos son legitimados dentro
de la tradicion, y como los mascareros construyen su prestigio, aspectos que discutiré en
detalle a continuacion.

1.6 Fetichizacion y herencia de la tradicion




185

Lo que he venido discutiendo en las lineas anteriores es la estrecha relacion entre
la tradicion en la confeccién de las mascaras en Paucartambo y su papel en el proceso
de construccioén de identidad. El proceso mismo de confeccion de las mascaras esta
acompafado de una serie de elementos que hacen de él una actividad no sélo de un
contenido econdmico, sino también simbdlico y ritual, que comparte con los propios
objetos que produce. La mascara, como objeto estético y ritual, transforma la tradicion
en un objeto material, fetichizandola de tal forma, que aunque construida socialmente,
adquiere en la mascara la apariencia de un objeto con vida y poder propios. Estoy
tomando la nocion de fetiche en los términos en los que la discute Taussig cuando
escribe sobre el Estado como fetiche, poniendo énfasis en su caracter ficticio, pero a la
vez objetivizado, totalizante y con vida propia que le otorga en esta ambigiiedad poder
sobre la realidad (Taussig: 1992, 111-140). Retomando los postulados bésicos de la
sociologia de Durkheim afirma que «El fetiche se encuentra donde el pensamiento y el
objeto se interpenetran en el significado de sentimientos colectivos» (Taussig: 1992,
126; la traduccién es mia), y agrega, «Es a ésta que yo asumo como la ley del fetiche
mismo. La sociologia mas sociolégicamente rigurosa de la historia del Hombre de
Occidente resulta estando ligada de pies y manos al fetichismo del cual ella misma es
inseparable, y de la cual ella se convierte en ejemplo» (Taussig: 1992, 127; la traduccion
es mia). Aqui Taussig aborda una problemética tedrica mayor que discute en el texto
mencionado, pero que se convierte en una tematica central en su obra (Taussig: 1993)
cuando se pregunta acerca del por qué de la necesidad de representar, asi como acerca
de la dinamica y el efecto de esta representacion. Al respecto dice, «Aqui estamos
apuntando hacia un desmantelamiento critico del signo en el cual la imagen misma
surge de lo que dice representar. En este desprendimiento del significante de su
significado, la representacion no solamente adquiere el poder de lo representado, sino
también poder sobre él» (Taussig: 1992, 128; la traduccion es mia). Es en este sentido
gue en el caso que aqui me ocupa, la mascara adquiere su poder y su capacidad de
transformacion.

La capacidad de fetichizacion de la mascara se hace posible gracias a su uso ritual
gue discutiré en la proxima seccién, pero también por las caracteristicas mismas de su
proceso de creacién. He discutido lineas arriba aspectos productivos, de distribucion y
culturales de este proceso. A continuacion quiero poner énfasis en el proceso de
mitificacion de la creacion de mascaras, lograda a través de los relatos orales que dan
cuenta de la manera en que la tradicion de hacer mascaras es heredada.

El arte de hacer mascaras requiere de una especializacion que en Paucartambo
tiene cierto grado de institucionalizacion debido a la existencia de una Escuela
Artesanal. El aprendizaje se da de persona a persona y a través de la practica. El taller
es el lugar en el cual se aprende a dominar la técnica para confeccionar mascaras. El
nivel de especializacion que requiere la confeccién de mascaras condiciona su
restriccion a un grupo cerrado. Es esta situacion la que apoya el hecho de que hasta el
momento las méscaras se hayan convertido en algo exclusivo de los grupos mestizos.
Los campesinos que imitan hoy en dia las danzas mestizas tienen que comprar las
mascaras a los artesanos especializados.




186

A pesar de que el arte de hacer mascaras es adquirido en la Escuela Artesanal,
predomina la nocién de herencia de un don y la idea de que se trata de una actividad
qgue uno lleva en la sangre, dandole a esta actividad y a las mascaras un caracter
ancestral, tradicional y de obligatoriedad, aunque las mascaras y las técnicas de
confeccion varien de tiempo en tiempo. Recuérdese que la primera mascara de sagra
confeccionada por Santiago Rojas fue la que se le aparecié en el suefio, un ambito muy
importante en la vida de los paucartambinos, fuertemente ligado a sus experiencias
individuales con la virgen. La confeccidn de aquella mascara de sagra resulté una
liberacién para don Santiago y al mismo tiempo permitié que la danza del sagra
resurgiera. De esa manera, se justifica la existencia de esa mascara. El don de creador
gue tiene don Santiago es producto no de su individualidad, sino de una tradicion, de la
gue don Santiago se siente servidor. Esto significa que las mascaras son, en ultima
instancia, resultado de una colectividad y de una necesidad social.

Las mascaras no solo capturan y materializan la tradicion, sino que media en la
apropiacion del poder ritual que es distribuido en la fiesta. Como se hace evidente en el
relato de don Santiago, la mascara de saqra que él crea, hace posible que resurga la
danza del sagra, lo cual constituye la recuperacion de una porcion «olvidada» de la
tradicién, asi como la apertura de un espacio ritual que posibilita a un grupo determinado
participar del circuito de intercambio y reciprocidad con la virgen y los demas grupos que
participan de la fiesta.

Por otro lado, uno de los mascareros cuenta que se inicié en una de las danzas a
raiz de una mascara que él mismo habia confeccionado. Esta mascara habria sido tan
bonita que los danzantes de esa comparsa pensaron que ella no podia dejar de bailar.
De esa manera, el mascarero fue invitado a bailar con aquella méscara y a integrar la
comparsa. También en este relato se descubre la mascara como fuente de poder que,
en este caso, se traduce en el acceso a un grupo social determinado.

El mismo don de hacer las mascaras otorga poder y en ese sentido se trata de un
conocimiento sujeto a restricciones, cuya transmision es concebida en términos
hereditarios. Para discutir este punto, asi como la idea de una mascara con vida propia
en la que la tradicion se encuentra objetivizada, me referiré al relato de los hermanos
Carbajal acerca de como adquirieron el don de hacer mascaras. Aqui unos fragmentos
textuales:

(Isaac)

«Casi obligado lo aprendi (...) Tenia un hermano mayor. Yo esa vez era seis afios, 0
siete afios. Pero veia pues. Casi no tomaba interés, porque yo estaba aprendiendo a
tallar. Entonces casi no tomaba interés en esto. Mi hermano murié. Entonces dej6
trabajos en blanco. Entonces yo tenia que (...) Al ver que mi madre lloraba al ver esos
trabajos en blanco, asi entonces, como habia pinturas asi que dejé mi hermano he
tenido que agarrar. Un dia me puse a pintar esos trabajos en blanco, y me salié, no. Y
de alli empecé a hacer esas cosas.

Mi hermano hacia en cantidad, para Cuzco, para todo sitio.»




187

(Isaac)

«Eso también (...) es otra historia (...) bueno para mi todo eso es (...) es cuestion asi de
emocion. Quizas por parte de mi mama ha tenido iniciativa para que yo aprendiera esto.
Mi hermano hacia (...) mi hermano mayor hacia mas que otros, entonces (...) cuando,
esa fecha en muri6 dej6 estas mascaras asi en blanco, varias mascaras de diablo asi,
entonces como no habia quien lo haga, mi madre lloraba al verlo esas méascaras asi en
blanco que no podia ni vender, ¢no? porque estaban en blanco, y bueno yo era todavia
menor de edad asi, entonces comenzd, como habian pinturas asi de mi hermano, agarré
pue’y agarré la primera mascara y me salié bien, ¢no? la pintura, entonces se vendia y
€s0 me gustd, entonces comenzé a hacer ya también, entonces nadie me ensefié a miy
comencé a hacer la mascara y me salia bien y se vendia y mas me estaba gustando,
¢No? Hasta que ahora ya mas o menos.»

(Eliseo)
«Mi hermano murié a los 33 afios. Y murié trabajando, haciendo mascaras, incluso dejo
las huellas de sus dedos en el yeso»(23).

CUADRO XIllII
Secuencia narrativa del relato de
los hermanos Carbajal

(1) (2) (3) (4)
*Eran nifios. *Muere el hermano *Quedan mascaras  *Madre llora
*Hermano mayor trabajando. a medio hacer (no se pueden
hacia muchas (blancas, con vender esas
mascaras. huellas, queda mascaras).

pintura).

(5) (6) (7)
*Hermanos re- *Tienen éxito *Contindan
toman eltra-  (lesgustay hasta hoy.
bajo. venden las mascaras).

En este relato se observan elementos muy interesantes que explican el caracter
mitico y ritual de la manera como la confeccién de mascaras es conceptualizada. En
primer término, la existencia de un lugar fisico, el taller, como el espacio en el cual esta
contenido todo el saber acerca de esta actividad. El hermano muere y sin embargo en el
taller y en las mascaras sin terminar permanece materializada toda la sabiduria y
espiritualidad que esta actividad implica. Otro aspecto interesante es la relacién de
parentesco. Los hermanos Carbajal reciben la herencia y el mandato de continuar con la
tradicion de las mascaras de su hermano mayor. Con lo cual se establece una
continuidad a través de la sangre que supone una condicién inherente que esta por




encima de la voluntad de una persona. Tanto el taller, en el plano espacial, como la
sangre en el plano temporal, aseguran la continuacion de la tradicién. Todo esto se ve
reforzado por las huellas del hermano muerto que quedan en la mascara a medio
terminar, y que guian el trabajo futuro de Isaac y de Eliseo. La confeccién de mascaras
€S pues un acontecimiento necesario para la historia y para la continuidad del pueblo.
Las huellas del hermano establecen la necesidad de continuar. Quiere decir que la
muerte no es una ruptura con el pasado y con el presente, sino que en ella esta
contenida la posibilidad de la continuacién y con ello del futuro. Es a partir de estos
aspectos que la mascara encuentra sentido en el ritual, apoyandolo simultdaneamente.
He dicho ya antes que el ritual de la fiesta de la Virgen del Carmen busca establecer,
afirmar y recrear una identidad mestiza, un orden establecido y asegurar la continuidad
de la sociedad paucartambina. Y es la mascara la que condensa estos significados.

Esta afirmacién se ve reforzada por uno de los ejes del relato que nos ocupa, que
es el llanto de la madre que pide que los hijos vivos continten la obra del hermano
mayor. La madre que puede ser muy bien relacionada a la imagen de la Virgen del
Carmen debido a lo que esta Gltima implica: madre tierra, madre de los paucartambinos.
El llanto de la madre, que los hijos ya no podian seguir tolerando, sélo pudo ser
aplacado retomando el trabajo inconcluso. A esto se suma el hecho de que las mascaras
a medio hacer no podian ser vendidas, lo cual expresa en términos econémicos la
necesidad de tener que terminar de confeccionarlas. El aspecto econémico, por otro
lado, esta relacionado a la supervivencia material de la familia. De la misma manera, la
Virgen del Carmen so6lo sonrie cuando se siente halagada por las danzas y es, entonces,
gue se garantiza el bienestar que ella otorga. Asi, el confeccionar mascaras se convierte
en una ofrenda a la virgen y por extension a la vida. Las mascaras blancas significaban
la muerte asociada a una falta de identidad. En este punto hay que considerar la
equivalencia entre la mascara blanca sin pintar y la mascara sin rostro de la imilla, lo que
determina la ambigliedad, asi como el caracter peligroso de ambas. Mientras que, por el
contrario, las mascaras pintadas y acabadas, que caracterizan a los personajes, estan
asociadas a la vida, ya que la madre deja de llorar y la familia logra sobrevivir a la
desgracia de la muerte del hermano mayor. De la misma manera las mascaras y las
danzas aseguran la continuidad del pueblo.

CUADRO XIV
Esquema interpretativo del relato
de los hermanos Carbajal

Armonia Crisis Renovacion del orden
(Produccion) (Emocional,econémica) (Continuacion de
la familia y de la
tradicion)
(1) > (2-4) > (5-7) >

188



189

Confeccionar las méascaras de acuerdo a la tradicién es mas que un asunto de
voluntad del artista, es una obligacién, y una necesidad para la buena suerte del pueblo.
El don de hacer méscaras es entendido como un compromiso con el pueblo. En dltima
instancia la confeccién de las mascaras, al igual que las danzas y la fiesta son una
exigencia de la Virgen del Carmen, y parte de los términos de la relacion reciproca con
ella. La mascara es también un objeto de ofrenda y, por lo tanto, se reafirma
nuevamente su caracter ritual.

En esta misma linea se ubica el relato que cuenta que la cabeza de la Virgen del
Carmen lleg6 al pueblo con los qulla y que el cuerpo tuvo que ser completado por los
artesanos de Paucartambo. En este sentido la actividad artesanal en si representa
simbdlicamente el medio a través del cual los paucartambinos se apropian de la Virgen
del Carmen y de su poder. Es asi que se puede entender por qué los paucartambinos se
definen como un pueblo de danzantes y de artistas.

Aquellos aspectos como el aprendizaje en un taller, de persona a persona,
generalmente al interior de una familia y la obligacion de respetar un estereotipo son
elementos que corresponden al proceso de produccién caracteristico del arte popular
(Stastny: 1979). En resumen, el arte en Paucartambo, especificamente la produccién de
las mascaras esta sujeto a la dinamica familiar, expresada en el trabajo familiar en el
taller. La inspiracion artistica tiene sus fuentes en la vida cotidiana y en la tradiciéon. Y
por eso mismo el don del arte se hereday le llega a uno sin pedirlo y como obligacion.
Estas caracteristicas han impedido hasta el momento que el arte se convierta en
creacion pura, perpetuando asi su caracter ritual. A través del relato aqui analizado, se
da una apropiacion de la actividad y se legitima el objeto en términos de autenticidad y
originalidad. Asignandole un caracter hereditario y mitico a la actividad artesanal, se
naturaliza la tradicion haciéndola aparecer como atemporal y esencial a la identidad
paucartambina. Como funciona la mascara en este proceso y como es un medio de
acceso al poder dentro del contexto ritual, son las interrogantes que trataré de responder
en la siguiente seccion.

2. La mascara en el ritual: transformacion y poder
2.1 La mascaray la manipulacion de ambigtiedades

Antes de la entrada, cuando los danzantes se visten con sus trajes de danza, la
mascara es el elemento con el cual ellos culminan su transformacion en los personajes
gue representan en las distintas comparsas. En este primer encuentro de la fiesta, los
danzantes de cada comparsa, con sus trajes puestos, pero sin mascaras, se reinen
para dar inicio a sus obligaciones festivas, brindando con cerveza para celebrar el
reencuentro y la amistad. Recién cuando se preparan para hacer la entrada al pueblo,
los danzantes se colocan la mascara y asumen su personaje. La mascara es el
elemento definitivo de la transformacion, pero es también aquella parte del disfraz de la
gue el danzante se despoja en determinados momentos de la fiesta. Por eso, ella




190

constituye al mismo tiempo el elemento que permite que el danzante revierta su
transformacién. En este sentido ella constituye un instrumento mediador en la
transformacion de la persona en personaje, es decir, del «yo» del danzante en el «otro»
representado por el personaje. Por otro lado, cuando los danzantes se colocan la
mascara también sucede una transformacion del individuo en colectividad, en el sentido
que el personaje a través de la méascara unifica a los danzantes otorgandoles una
identidad colectiva. La mediacion de la mascara entre las categorias arriba mencionadas
puede ampliarse a la siguiente serie de opuestos:

CUADRO XV
Pares de opuestos entre los que media la mascara

Danzante VS. Personaje
Individual VS. Colectivo
«YO» VS. «Otro»
Nativo VS. Foraneo
Presente VS. Pasado

En este sentido considero importante analizar la oposicion ausencia/presencia de la
mascara dentro de la secuencia festiva. Ambas categorias sintetizan a nivel del uso
ritual de la mascara en Paucartambo las oposiciones mencionadas, asi como otras que
iré descubriendo a lo largo de la discusién del presente capitulo, y que dan significado a
la fiesta. En esta seccion discutiré cuando, donde y como se usan las mascaras durante
los dias de fiesta, y el significado que le da su presencia o ausencia a los distintos
contextos rituales. El significado de la presencia o ausencia de la mascara debe ser
entendida en relacioén al traje, es decir, en términos de la oposicion estructural entre
mascara y traje, cabeza y cuerpo. En este sentido esta oposicion es la actualizacion
ritual de la oposicién mitica entre la cabeza de yeso de la virgen y el cuerpo tallado en
madera.

Considero adecuado hacer la diferenciacion entre la ausencia y la presencia de la
mascara no solamente porque su uso en la fiesta esta generalizado (todas las danzas
utilizan la méscara como parte de su vestuario), sino también porque su presencia en la
fiesta es significativa en términos comparativos. La relacion presencia/ausencia de la
mascara tiene correspondencia con la relacion danza del ghapaq ch’unchu y danza del
gara ch’'unchu, que esta vinculada a la oposicién entre fiesta de la Virgen del Carmen 'y
fiesta de la Virgen del Rosario, que alude a la diferenciacion entre indios y mestizos. La
oposicion ghapag ch’unchu/gara ch’unchu puede encontrarse incluso en otros contextos
festivos regionales como es la peregrinacion al Santuario del Sefior de Quyllur Rit'y,
donde ambas danzas aparecen juntas (Poole: 1988).

Durante la fiesta, el comportamiento de los danzantes y demas personas que
participan activamente en ella estd normado. Si bien estas normas no son observadas




191

siempre con rigurosidad, si existe una idea del «cémo debe ser», e incluso censuras,
amonestaciones y castigos para las transgresiones de muchas de ellas. Cuando uno
pregunta a los danzantes acerca de las normas que rigen el uso de la mascara, éstos
contestan que segun la costumbre deben llevar las mascaras siempre puestas,
especialmente en la calle. El argumento es que los danzantes deben mantenerse
anonimos porque deben ser humildes y no hacer publica su promesa y compromiso con
la virgen. Ademas, el anonimato es la causa de situaciones divertidas y cémicas que son
un ingrediente importante de la fiesta. A pesar de que los danzantes hacen referencia de
manera recurrente a las situaciones comicas de la fiesta, y de que se refieren a ella
como un momento de esparcimiento social, la dimensién ladica no ha sido
suficientemente considerada en los estudios sobre la fiesta andina. Un ejemplo de la
importancia que tiene la mascara para otorgar el poder a los danzantes para provocar
situaciones comicas es la siguiente cita tomada de uno de los informantes.

«Aquella vez, por ejemplo, yo bailé la chola. Entonces de mi, de la chola, dos cholos se
trenzan pues. «Mi novia», diciendo. Los dos pues se trenzan. Unos cuadros lindos se
ven. Entonces habia entrado al puesto. El puesto, los guardias habian tenido una botella
de pintura para los zapatos, para que se lustren. Uno de ellos nos habia hecho, como
ensangrentado; unos cuadros lindos hay. Entonces a mi, yo tenia buena pantorrilla, me
habian dicho que le apuesto que aquella chola es mujer. Vea usted no saben ni quien,
gué cosa, ni quien baila, ni nada. Entonces habian apostado aquella vez cincuenta soles
cada uno. «Yo te apuesto tanto; te apuesto que es mujer.» «No es hombre.» Por fin
entonces me llevan a mi. Como preso me llevan al puesto, entonces le dicen: «a ver,
saquese la méascara.» Entonces era hombre pues. Entonces esa apuesta pues, el que
ha dicho que era hombre ha ganado. El que decia mujer, habia creido que era mujer.»
(Entrevista a danzante, 1989).

Segun la regla, cuando las comparsas salen a la calle, todos los danzantes deben
llevar la mascara puesta; tanto en el pasacalle como cuando se ejecuta la coreografia.

¢ Los danzantes se dejan ver por la gente sin sus mascaras?

No. Justamente la mascara es para eso pues. O sea, no dejarse reconocer con la gente.
Si, eso es pues lo mas interesante. Por decir, yo salgo de acd, hasta mi familia me
desconoce, si no sabe con qué mascara estoy bailando. Entonces, y eso es una parte
también de las mascaras que tiene su valor en las danzas. Pero ahora, Ultimamente, o
sea antes era asi, antes era bien rigido, era bien correcto todas las danzas, ahora, no
se, han cambiado de modalidad algunos. O sea su propio estatuto lo han variado.
Porque antes nadies se podia sacar las mascaras hasta que el caporal ordene. Por
decir, hasta ir a almorzar, todos estan parados asi, no pueden sentarse, ni quitarse la
mascara hasta que el caporal diga bueno, el empieza a sacarse recién todos. Entonces
uno ya sabia eso. Pero ahora no hacen eso, pues. No nos piden permiso, estan
caminando sin méascaras, asi, por las calles, los contradanza, como los negro.»
(Entrevista a danzante, 1989).

En la calle, que es el espacio publico, el personaje debe estar completo, es decir,
definido como tal. Esto implica la concordancia entre mascara y traje; concordancia entre




192

arriba y abajo. La consideracion de la importancia de la complementariedad entre
mascara y traje me permitira discutir posteriormente dos puntos de interés: el por qué de
la méascara sin rostro de la imilla (personaje femenino de los ghapaq qulla) y la dualidad
«yo» (danzante) versus el «otro» (personaje). En el relato que cuenta de la llegada de la
cabeza de la virgen a Paucartambo y de la confeccién de su cuerpo tallado en madera,
esta implicita la idea de que la virgen es de Paucartambo en tanto unidad arriba/abajo;
es decir, cabeza/cuerpo. En el analisis que presento en esta seccion, discutiré de qué
manera la presencia o ausencia de la mascara altera la unidad mascara/traje, creando
una ambigiedad que el danzante utiliza como recurso para controlar situaciones rituales
determinadas y para transformar al personaje en representacion de los mestizos paucar-
tambinos. Ya en la seccion dedicada a las danzas me he referido a ellas como
representantes de la identidad mestiza paucartambina, lo cual se observa con especial
claridad en la transformacion del personaje del ghapaq ch’unchu en la guerrilla.

La importancia de la complementariedad ritual entre mascara y traje se manifiesta
también en el hecho de que si un danzante es visto por la calle sin mascara es
amonestado. No llevar la mascara puesta es una transgresion de la regla que merece un
castigo ya que se esta alterando la complementariedad traje/mascara en un espacio
publico. La ausencia de la mascara esta permitida en la casa del karguyug donde los
danzantes se retinen con sus invitados en los momentos reservados para el descanso y
la comida(24).

Sin embargo, en la practica existen momentos de la fiesta en los cuales los
danzantes rompen la complementariedad mencionada. ¢ Se trata de una transgresion de
la regla o de un recurso ritual? Es necesario diferenciar los casos en los que esta
supuesta transgresién es hecha por la comparsa en su conjunto o por todas ellas, de
aquellos en el que algunos danzantes prescinden de la mascara de manera individual y
en momentos inadecuados. Pienso que la ruptura de la complementariedad
mascaraltraje en determinadas circunstancias crea una situacion de ambigiiedad que es
explotada ritualmente.

Es posible afirmar que la ambigiiedad y la capacidad de engafio implicitos en el uso
de la mascara dan poder al danzante para enfrentar las situaciones de peligro ritual y
transformar las fuerzas negativas en positivas. El hecho de comunicarse con la virgen,
gue tiene un poder ambivalente (ella puede premiar o castigar al mismo tiempo),
constituye una situacion de peligro para los danzantes. En esta linea de razonamiento se
explica porque éstos se sacan las mascaras cuando entran al templo. Ademas, como se
ha mencionado anteriormente, los danzantes se exponen a situaciones altamente
peligrosas, por ejemplo, en el cementerio. Todo el aparato ritual elaborado para acceder
al poder de la virgen y para enfrentar estas situaciones de peligro, protege a los
danzantes, otorgandoles en los contextos festivos la categoria de intermediarios entre
los poderes divinos y los hombres, asi como entre mundos opuestos(25). Este aparato
ritual se caracteriza por cubrir de ambigledad al danzante, lo cual, en el caso de
Paucartambo se logra principalmente por el uso de la mascara. Los casos que
constituyen una transgresion abierta de la regla, situaciones que pueden ser reconocidas
porque son censuradas y castigadas, por el contrario, manifiestan determinados




193

conflictos y tensiones presentes al interior de la sociedad paucartambina a los que me
referiré luego.

La fiesta se inicia con la entrada, los danzantes hacen su primera presentacion
publica. Aparecen con sus trajes y mascaras puestas. Cada comparsa esta encabezada
por su karguyuq que no lleva disfraz alguno. Si retomamaos la idea de que las danzas
representan lo colectivo y los cargos lo individual, se puede entender que el uso de la
mascara en la entrada refuerza esta relacion. Los danzantes han perdido su
individualidad ya que la mascara los homogeniza, apareciendo claramente, sin
ambigliedad, como los personajes de las danzas. Por el contrario, los karguyuq pueden
ser identificados como individuos. Si se opone la entrada a la ceremonia del cera
apaycuy que viene después, entonces la relacién entre presencia de la mascaray lo
colectivo, y ausencia de la mascara y lo individual, se hace mas evidente.

En este momento, cuando se abre el tiempo festivo se rompe con el tiempo y
espacio cotidianos. El pueblo ha sido invadido por elementos externos y se ha dado
inicio a una situacion de riesgo (lo que esta en juego en la fiesta es la permanencia de la
virgen en el pueblo, y la presencia de fuerzas extranjeras en él ponen en riesgo esta
posibilidad), los personajes se han apoderado de la identidad de los danzantes y éstos
han perdido el dominio de sus individualidades. La ambigliedad como recurso ritual para
responder a esta situacion (invasion, apertura de los limites espaciales y de identidad del
pueblo, pérdida de la identidad individual de los danzantes) se ira introduciendo en la
medida en que avanza la fiesta, encontrando su expresion mayor en la representacion
de la guerrilla. En la entrada, los danzantes, por ahora, se protegen detras de la
mascara ya que al mismo tiempo que asumen la identidad del personaje, también han
asumido una identidad colectiva (la mascara uniforma) que fortalece al individuo que
esta detras de la méascara.

En la ceremonia del alba, los danzantes asisten a media noche al atrio del templo a
bailar sus coreografias vestidos «de civil». Esta circunstancia es muy particular porque
no so6lo estan sin mascaras, sino que tampoco llevan el traje de la danza. Esta es,
ademas, la Unica ocasion en la cual los danzantes se presentan de esta manera. Este
momento contrasta con las demas ceremonias porque en él predomina lo individual
sobre lo colectivo. Lo colectivo solamente esta contenido en el acto de ejecutar la
coreografia(26). En la ceremonia del alba predomina la oposicion entre lo individual y lo
colectivo, a diferencia de aquellas ceremonias en las que los danzantes llevan el traje de
la danza pero no la méascara. En este Ultimo caso se plantea el conflicto entre el
danzante y el personaje, es decir, entre el «yo» y el «otro». Mientras que en estos casos,
la identidad del danzante y del personaje no estan definidas, en la ceremonia del alba el
danzante se presenta como individuo. Los danzantes dicen que en el alba ellos pueden
presentarse ante la virgen «tal como son», «desnudos», ««con el corazén en la mano».
En este contexto, el danzante esta definido como individuo -carece de ambigiiedad- ya
que no lleva la méscara ni el traje de la danza. Por lo tanto se encuentra desprotegido. A
esto se suma el hecho de que el danzante esté definido como individuo y no como ente
colectivo, lo cual en términos rituales lo debilita ain mas. El danzante se enfrenta en
realidad, en este momento, a una situacion peligrosa. Lo individual y lo colectivo, asi




194

como el «yo» y el «otro», son categorias opuestas, alin no dominadas por el danzante.
Tanto en la entrada como en el alba se presentan entes definidos y separados. El
danzante tendra que manipular estas categorias opuestas para controlarlas y ordenarlas
segun sus necesidades rituales. Sin embargo, existen algunas circunstancias que
protegen a los danzantes en el alba del peligro ritual al que estan expuestos: los
danzantes estan bailando en la oscuridad(27), frente a la puerta cerrada del templo, en
el atrio, a media noche y es solo el primer dia de la fiesta. Todas estas circunstancias
aligeran el peligro al que estan expuestos los danzantes. La oscuridad les permite
disimular su identidad individual. Las puertas cerradas del templo ponen distancia entre
los danzantes y la virgen minimizando el peligro. Se realiza el alba en el atrio y a media
noche, es decir, en un espacio y tiempos liminales y, por lo tanto, ambiguos. De esta
manera, se otorga ambigiedad a la ceremonia del alba misma, fortaleciendo el contexto
en favor de los danzantes. Finalmente, el hecho de que el alba se realice entre el primer
y el segundo dia de la fiesta también contribuye a que los danzantes cuenten con cierta
proteccion ritual, en el sentido que, como ya se explicé anteriormente, este aln no es
muy grande, ya que ira aumentando en los dias sucesivos. Cuanto mas avance el
tiempo festivo mas necesario sera que el danzante refuerce su ambigiiedad y manipule
categorias e identidades opuestas.

Se puede decir que en las dos ceremonias de este primer dia de fiesta, la entrada y
el alba, se refleja una de las dicotomias que estaran en juego en la fiesta:
individual/colectivo. El pueblo ha sido invadido por los «otros»; la gente del pueblo esta
en peligro, sobre todo, porque en la ceremonia del alba, los danzantes (mestizos
paucartambinos) se estan presentando como individuos, mientras que los «otros» han
aparecido en la entrada como grupo, lo cual les da mayor poder. En este primer dia se
plantea una situacion altamente conflictiva y peligrosa: esta en juego la identidad del
pueblo frente al mundo exterior. En la medida en que los danzantes logren ir
controlando a sus personajes, es decir, adquiriendo mayor ambigiiedad, podran resolver
la situacion en favor de ellos como personas. Finalmente, es en la guerrilla, que se logra
todo esto. En las lineas que siguen explicaré cémo a medida que avanza la fiesta y que
los danzantes tienen que enfrentarse a situaciones de alta peligrosidad ritual (visita al
cementerio, visita a la carcel, procesion al puente, la guerrilla), al mismo tiempo ira
aumentando su ambigiiedad en favor propio. En la seccion en la cual analizo la
estructura del tiempo y del espacio festivos, propuse que el peligro iba aumentando cada
vez mas en la medida en que se iba acercando el momento de la guerrilla. Pero al
mismo tiempo se pueden apreciar indicios de que los danzantes estan controlando la
situacion en favor suyo. Uno de los elementos rituales que ira otorgando poder a los
danzantes para ello es la ambigledad que se logra con el uso de la mascara.

El segundo dia de fiesta todas las comparsas asisten a la casa del prioste para la
ceremonia del once. A pesar de que la casa del prioste es un espacio privado, en estos
momentos esta abierta a todas las comparsas y al pueblo en general; por lo tanto, en
este contexto es definida como espacio publico. Cuando las comparsas entran a la casa,
cada una de ellas se ubica en algun lugar determinado permaneciendo como grupo y
acompafado de su conjunto musical. Si se observara la casa desde arriba, podria
identificarse a cada grupo por separado. Los danzantes para este entonces se han




195

despojado de las mascaras porque es un momento de descanso y porque se les invita
cervezay los panes del once. Si se diferencian los distintos grupos, es por el traje de
cada danzay por la ubicacion espacial de éstos. El hecho de no llevar la mascara
debilita la identidad colectiva de cada comparsa que se identifica cuando danzan por las
calles con sus mascaras puestas. Lo que se observa en el once, son las identidades
individuales de los danzantes de todas las comparsas. Sin embargo, estas identidades
individuales se encuentran en un contexto muy particular: en casa del prioste, autoridad
maxima de la fiesta, y estan participando de una ceremonia de comunion. Estas
circunstancias hacen que lo que predomine sea la unién de todos los danzantes como
individuos en una colectividad mayor: la de todos los mestizos paucartambinos. La
ausencia de la méascara en este caso debilita la identidad colectiva de las distintas
comparsas en favor de la identidad colectiva del pueblo: la identidad mestiza. En esta
ceremonia el elemento integrador es el prioste que, como he dicho antes, representa un
valor individual. Es por eso que la unién se da aqui en términos de la integracion de
individualidades (danzantes sin mascara), mas que de grupos distintos (danzantes con
mascara).

Hay que notar que en la ceremonia del once, los danzantes se han quitado la
mascara, pero llevan el traje de la danza, lo cual constituye una situacion distinta de la
del alba. En esta circunstancia se observa que el hecho de quitarse la mascara los
coloca en una situacion ambigua, lo que es remarcado si se considera que lo hacen en
un lugar publico. Ya he mencionado antes que quitarse la mascara en lugares privados
(las casas de cargo de cada comparsa) esta permitido y, por lo tanto, no crea
ambigliedad. El llevar el traje les permite conservar su identidad colectiva, mientras que,
al mismo tiempo, la ausencia de la mascara los identifica como individuos. Es esta
ambigtiedad la que hace posible que en la ceremonia del once los danzantes se integren
en una colectividad mayor, pero continden preservando las identidades colectivas de las
distintas comparsas. Por lo tanto, la ambigtiedad otorgada por el uso de la mascara
permite darle una dimensién mas compleja a la categoria de lo colectivo, que en este
contexto se define tanto en términos de la identidad del pueblo, como en términos de la
identidad de los distintos grupos al interior de éste.

El tercer dia de la fiesta, que es el dia central y en el que se realizaré la guerrilla, se
llevan a cabo dos ceremonias importantes en las que los danzantes se quitan las
mascaras en un contexto publico: la visita al cementerio y la visita a la carcel. En la
visita al cementerio las comparsas se sittan frente a una tumba y se quitan las
mascaras. En algunos casos colocan la mascara del caporal sobre la tumba o la cruz, y
en otros se ponen las mascaras de todos los danzantes. También se acostumbra colocar
el sombrero o corona del traje. Generalmente se visitan las tumbas de exdanzantes o
personas vinculadas a la comparsa, es decir, personas que «le han tenido carifio a la
danza», como afirman los danzantes. Poner la mascara y el sombrero en la tumba es
una manera de compartir con el muerto. También se acostumbra entregar a los nuevos
cargos el sombrero o corona del caporal de la danza como muestra del compromiso que
se ha establecido(28). Pero en este caso la relacion se establece ademas y sobre todo
con la mascara. La mascara actla en esta circunstancia como elemento intermediador
entre el mundo de los vivos y el mundo de los muertos; pero también entre el «yo» del




196

danzante y el «otro» del personaje, es decir entre el mundo al interior del pueblo y el
mundo fuera de él. También la cabeza de la virgen juega este papel intermediador y, por
lo tanto, de principio unificador e integrador. Es a través de la cabeza de la virgen que se
establece el vinculo entre Paucartambo y el mundo de afuera. S6lo cuando los
paucartambinos le hacen el cuerpo a la virgen, ésta asume la identidad de la Mamacha
Carmen como virgen de los mestizos.

Se ha establecido un contacto con el mundo de los muertos, y los danzantes estan
en el cementerio que constituye un espacio fronterizo entre dos mundos y, por lo tanto,
peligroso. Ademas se esta celebrando el tercer dia de la fiesta que he definido
anteriormente como el punto de transformacion entre el caos y el orden. Todo el pueblo
vive una situacion de peligro ritual y los danzantes también. Quitandose la méscara se
rompe con la complementariedad entre mascara y traje. Esto es importante para que los
danzantes asuman una identidad ambigua y asi se protejan de los peligros implicitos en
los contextos rituales del tercer dia. Se observa aqui cémo una situaciéon de peligro
puede ser invertida en favor del orden. La ambigliedad protege y da poder a los
danzantes. So6lo de esta manera los danzantes pueden entablar contacto con un mundo
foraneo sin ser absorbidos por él. A estas alturas de la fiesta y en este lugar seria
imposible la presencia de los danzantes vestidos de «civil» 0 como personajes (mascara
y traje juntos), porque con una identidad definida no podrian protegerse del peligro ritual
que esta situacion implica.

Luego las comparsas se dirigen a la carcel y ejecutan alli sus coreografias sin
mascaras. Por lo general, los danzantes se quitan las mascaras y las colocan todas
juntas en un rincén. Cuando terminan de bailar y salen de la carcel vuelven a ponerse
las mascaras. La l6gica que funciona aqui en cuanto al uso de la mascara es la misma
gue la que expuse lineas arriba en relacién con la visita al cementerio. Asi como alli se
establece una relacion con el mundo de los muertos, en esta ocasion se entabla una
relacion con el mundo de lo no social. También aqui la ausencia de la mascara crea la
ambigliiedad necesaria para proteger al danzante.

Después de la visita a la carcel ya no hay otra ceremonia publica en la que los
danzantes se saquen la mascara. En la tarde de ese dia se realiza la guerrilla con lo cual
el orden se ha reestablecido y el peligro del mundo de afuera ha sido neutralizado. Ya
solamente los sagra van a actuar sin mascara el dia de la ultima bendicién de la virgen.
Los saqgra cargan el anda de la virgen para sacarla al atrio donde se realiza la ceremonia
del watatiaykuy. Esta es la Unica oportunidad en la cual los sagra se acercan a la virgen,
momento que coincide con la etapa final de la fiesta, cuando se ha restituido el orden y
cuando se esté diluyendo el tiempo festivo.

Por ultimo quiero referirme a otro recurso para crear ambigiiedad con la mascara
gue comento al margen porgue no es usado de manera generalizada. Los ghapaq qulla
realizan el bautizo de los nuevos integrantes en la puerta del cementerio que es un lugar
publico. Los danzantes reciben sus tres latigos con el waqullu puesto, pero volteado, es
decir, con el rostro hacia atras. La naturaleza transformadora que caracteriza el bautizo
(conversion de no danzante en danzante) exige de la ambigiiedad para poder enfrentar




197

esta situacion de transito. Este problema ha sido resuelto por la inversion del waqullu
gue distorsiona también la relacion mascara/traje. Por el contrario, las demas comparsas
realizan sus bautizos sin las mascaras puestas, pero en la casa del cargo, es decir, en
un espacio privado que por ser tal los protege del peligro que implica el bautizo como
situacién de pasaje.

2.2 Latransgresion de la regla

Hemos constatado que existen momentos y lugares en los cuales la regla de llevar
la mascara siempre puesta es trasgredida, pero como parte de una estrategia ritual. Me
interesa saber qué significado tienen las trasgresiones de la regla que no corresponden
a fines estrictamente rituales. Pienso que éstas expresan situaciones de conflicto y
tension en la sociedad paucartambina. Los danzantes del ghapaq negro, por ejemplo, se
sacan las mascaras cuando van a cantar; aunque la ausencia de ésta no es absoluta ya
gue en estas ocasiones los danzantes llevan la mascara en alto sobre el maki(29),
subrayando su presencia y respetando la complementariedad traje/mascara que este
momento ritual exige. Sin embargo, el hecho de tener el rostro descubierto es criticado
por varias personas, que opinan que los danzantes se quitan la mascara porque quieren
darse a conocer y llamar la atencion; también piensan que el argumento segun el cual
para cantar bien es mejor quitarse la mascara, es un pretexto ya que los ghapaq qulla
cantan con el waqullu puesto y las canciones suenan mejor precisamente cuando se
cantan detras de la mascara porque se produce una especie de eco. Segun la version
de algunas personas mayores y sobre todo de personas que residen en el pueblo, los
danzantes jovenes tienen menos problema en andar sin mascaras por las calles que
antes. Segun estos informantes, este hecho se debe a que estas personas se quieren
dar a conocer publicamente, lo cual es interpretado como un acto de soberbia que no
responde al caracter de humildad que deben tener los danzantes. Esta opinion se hace
explicita ademas en frases como «no conocen la costumbre», «esta bailando gente que
no es del pueblo». De esta manera, se hace referencia al conflicto entre paucartambinos
y no paucartambinos que se plantea en los distintos aspectos de la fiesta y que alude a
las transformaciones sociales del pueblo. Estos cambios se manifiestan en el hecho de
gue algunas comparsas estan integradas por paucartambinos residentes fuera del
pueblo y por amigos de éstos que no tienen vinculacién con el pueblo; como sucede con
los contradanza y los ghapaq negro.

Son sobre todo los danzantes jévenes que ya no residen en el pueblo, o que no
pertenecen a él, los que no respetan la regla del anonimato. Si bien la mascara impide
distinguir a cada danzante individualmente, la gente sabe quiénes bailan en cada grupo.
En el pueblo se identifican a los paucartambinos por la danza en la que participan(30).
Los danzantes que no viven en el pueblo no son «conocidos» en él, aunque si lo puedan
ser sus familiares mayores o amigos; por lo tanto, su anonimato resulta real. Ademas,
son personas que provienen de ciudades, lugar en el cual lo individual va adquiriendo
preponderancia. Ambos aspectos refuerzan su necesidad de hacerse conocer en el
pueblo. Cuando las comparsas estan integradas en su mayoria por danzantes que no
viven en Paucartambo, tampoco el grupo al que pertenecen estos danzantes tiene
arraigo en el pueblo. La identidad colectiva de la comparsa representa en algunos




198

grupos una identidad en realidad foranea. Por esta razon los paucartambinos migrantes
y los hijos y amigos de éstos ya no son conocidos en el pueblo, y es dificil que se les
identifique individualmente con una danza especifica. Por lo tanto, ya no es suficiente la
sola participacion en las comparsas de danzantes para ser identificado con un grupo
especifico, ni para actualizar la identidad mestiza paucartambina. Es necesario que se
les vea el rostro para dar a conocer quiénes estan detras de las danzas y hacerse
conocidos entre los paucartambinos. Por el contrario, los maqt’a, también jovenes pero
de extraccion popular -algunas veces nuevos residentes en el pueblo y otras
campesinos de los anexos que se «cuelan» en la fiesta disfrazados de maqt'a- son
cuidadosos en guardar el anonimato, ya que ven conveniente llevar la mascara para
expresarse libremente, bromear y tomarse confianzas que no se tomarian sin la mascara
puesta(31). Mientras algunos basan su poder en su individualidad, otros lo hacen en la
identidad colectiva que la comparsa otorga. Dicho de otra manera, algunos basan su
poder en el «yo» (danzante) y otros en el «otro» (personaje). El relajamiento de la norma
del anonimato parece estar vinculada a las diferencias entre danzantes que residen en el
pueblo y danzantes residentes fuera de él. Si bien ambos grupos no estan en abierto
enfrentamiento, muchos elementos aluden a la existencia de ciertas tensiones y
conflictos.

2.3 La mascara como agente diferenciador y agente
unificador

En la cuarta seccion del primer capitulo he propuesto que para entender el uso
ritual de la mascara es necesario tomar en cuenta su naturaleza ambigua: ella muestra y
oculta a la vez. Esta ambigtedad se logra también a través de la dindmica
presencia/ausencia de la mascara, que da lugar a un juego de ambigiiedades que en
determinados momentos festivos funciona como recurso para enfrentar situaciones de
peligro ritual. En esta seccion quiero discutir la dindmica presencia/ausencia de la
mascara en términos de unificacion y diferenciacion de identidades segun el nivel en el
que actua. Distingo dos niveles: un primer nivel que sobrepasa los limites de la fiesta de
la Virgen del Carmen, y un segundo nivel que se circunscribe al tiempo y espacio
festivos.

En términos comparativos y tomando en cuenta el ambito exterior a la fiesta se da
la oposicion fiesta de la Virgen del Carmen/ fiesta de la Virgen del Rosario. Como ya he
mencionado antes el desarrollo competitivo de ambas fiestas llevo a la identificacion de
la primera con los mestizos del pueblo y la segunda con los indigenas campesinos.
Ambas fiestas fueron diferenciandose en varios de sus aspectos, entre ellos las danzas,
hasta el punto que hoy las que se bailan para una virgen son distintas de las que se
bailan para la otra. Estas circunstancias confieren significacion al hecho de que todas las
danzas de la fiesta de la Virgen del Carmen llevan mascaras, mientras que las de la
fiesta de la Virgen del Rosario no las tienen.

El ejemplo mas claro al respecto es la danza del ghapaq ch’'unchu (ch’unchu rico),
gue es ademas la danza preferida de la Virgen del Carmen y sélo se baila para ella,
mientras que la danza del gara ch’unchu, es propia de la fiesta de la Virgen del




199

Rosario(32). Un danzante de los ghapag ch’unchu sostiene que la danza del gara
ch’unchu es la danza original y auténtica, pero que en Paucartambo se crea la danza del
ghapag ch’unchu para embellecerla y modernizarla(33). Esto quiere decir que los
paucartambinos plantearon, con la creacion y desarrollo de sus danzas, el
establecimiento de una nueva autenticidad, vinculada a la identidad mestiza. Este
proceso se expresa en la tradicion a través de la idea de transformacion y civilizacion
implicita en el relato de la llegada de la virgen desde Q’usfiipata. En ese relato se da una
transformacioén de los ch’unchu en el sentido de que pasan de ser atacantes a
protectores de la virgen; dentro de esta Idgica, la virgen tiene un poder civilizador. En
realidad este relato no sélo describe el origen del culto a la Virgen del Carmen, sino
también el origen de la danza de los ghapaq ch’unchu. Los ghapaq ch’'unchu son pues la
version civilizada y mestiza de los gara ch’'unchu. Una de las diferencias entre ambas
danzas en términos formales es la presencia de la mascara en un caso y la ausencia de
ella en el otro. La presencia de la mascara en todas las danzas de la fiesta de la Virgen
del Carmen y la ausencia de ellas en la fiesta de la Virgen del Rosario, permite entonces
afirmar que en Paucartambo se da la siguiente dicotomia: presencia de la mascara
versus ausencia de la mascara; identidad mestiza versus identidad campesina.

Como ya he explicado, la mascara como objeto artesanal implica el dominio de una
técnica y conocimientos especializados que son de origen europeo. Este hecho asegura
la exclusividad de la mascara en el ambito del pueblo. El yeso y luego la malla metalica
se impusieron; las mascaras del sagra antiguamente eran de cuero, un material
comunmente utilizado en la confeccién de mascaras campesinas. Cuando a mediados
de este siglo la fiesta de la Virgen del Carmen inici6é un periodo de auge, estas mascaras
fueron reemplazadas por mascaras de pafio de sombrero, yeso y, posteriormente, de
papel engomado. Esto fue posible por la participacion de artesanos especializados. Las
técnicas de confeccion de mascaras mestizas, ademas, aseguran un producto mas
durable y estéticamente mas competitivo que el que pudieran hacer los campesinos(34).
No sélo la técnica, sino también los costos de estas mascaras (las de malla metalica son
muy costosas), las mantuvieron lejos de los campesinos. Hubo danzas campesinas con
mascaras o pinturas faciales, pero esta tradicion se ha perdido casi totalmente. Hoy los
campesinos, con el afan de mejorar sus fiestas, van a los pueblos para comprar las
mascaras que alli se hacen. Este proceso, que difunde las danzas del pueblo hacia el
campo, puede alterar en gran medida algunas caracteristicas del uso de la mascara que
planteo aqui y que establece en el &mbito extrafestivo la dicotomia: presencia/ausencia;
mestizo/indigena, concentrando el rol de la mascara en su funcién diferenciadora.

En otro nivel que se limita al &mbito de la fiesta de la Virgen del Carmen, es posible
observar la funcién integradora de la mascara, al ocultar las identidades individuales en
favor de la delimitacion de identidades colectivas. Sin embargo, hay que anotar que en
este proceso de integracion de identidades individuales en una sola identidad colectiva,
actta al mismo tiempo la capacidad diferenciadora de la mascara, en el sentido que al
crear identidades grupales distintas al interior del pueblo, también tiene que
diferenciarlas. Este doble papel, es decir, la ambigliedad, es la caracteristica
fundamental de la mascara y la que muestra la complejidad y dinamica del proceso de
creacion de la identidad mestiza paucartambina.




200

La norma general es que todos los danzantes deben llevar su traje ordenado, limpio
y completo, y esto incluye a las mascaras. Ningin danzante puede bailar sin tener la
mascara puesta. Tampoco debe andar por las calles del pueblo, vestido con el traje se
su danza, sin usar la méscara. En este sentido se realiza una gran separacion; una vez
gue un danzante se pone su ropa de baile, deja de ser él mismo y pasa a representar al
grupo de danza y a someterse a la autoridad del caporal. Cualquier persona vestida con
algun disfraz que tenga un comportamiento publico inadecuado estara manchando el
nombre del grupo. Por lo tanto, un danzante con el traje puesto debe respetar su
personaje. La obligacion de usar la mascara esta vinculada a la transformacion de los
danzantes en personajes, que se someten a la autoridad del grupo y que, por lo tanto,
asumen una identidad colectiva.

Los paucartambinos justifican la obligatoriedad de la mascara en términos estéticos:
la uniformidad de todos los danzantes. La mascara es el elemento culminante para
alcanzar este obijetivo, lo cual se logra de manera absoluta debido a la existencia de los
estereotipos de cada danza. Los danzantes no sélo llevan el rostro cubierto, es decir,
gue no sélo sus identidades individuales estan ocultas, sino que por llevar todos
mascaras del mismo tipo, la similitud entre ellos es mayor; un danzante puede ser
confundido con otro cuando lleva una mascara. Incluso la voz del danzante cambia
cuando habla a través de la mascara, lo cual contribuye a su anonimato.

«Dicen, a veces se confunden sus mujeres, sus hermanos, sus parientes asi le llaman
asi. A mi me pasoé un caso, pues, asi muy curioso, que una fecha vino una francesa. O
sea ya conociendo mi nombre, todo. Vino de alla, quiza lo conozcan a Martina. Entonces
vino. Estabamos en la plaza, ese rato, en la mafiana. Se acerca, y le habia preguntado,
pues, a otro, quién es Isaac. Mi mismo comparfiero de baile no sabia que, con qué
mascara estaba bailando, no. Le habia dicho aquél es y a otra persona le ha dirigido,
pues. Y yo no era, pues. Entonces se acerca: «hola Isaac, te estoy buscando», le dice. Y
el otro habia dicho: «yo no soy Isaac.» Recién le ha enviado donde mi» (Entrevista a
danzante, 1989).

Esta anécdota hace referencia a la dificultad de distinguir las identidades
individuales de los danzantes, aun entre los mismos integrantes de una comparsa. Lo
gue se impone sobre éstas es la identidad colectiva de cada danza que se constituye por
el hecho de compartir un mismo disfraz, una misma disciplina y un mismo conocimiento
sobre la danzay la coreografia, y que se consolida por el uso de una mascara
especifica. Asi, la meta de indole estética de alcanzar la uniformidad permite que, en el
ritual, los danzantes asuman la identidad de su comparsa como colectividad,
renunciando a su identidad individual. Por otro lado, el hecho de que haya un tipo de
mascara para cada danza hace posible distinguir identidades grupales distintas. De lo
dicho hasta aqui puedo concluir que en un nivel extrafestivo, el uso de la mascara
delimita una identidad colectiva que unifica al pueblo y que es la identidad mestiza
paucartambina; mientras que en el nivel que se circunscribe a la fiesta; el uso de la
mascara permite diferenciar identidades distintas al interior del universo paucartambino.




201

Por otro lado, existen mascaras especificas para distintos personajes al interior de
una comparsa, es asi que la capacidad diferenciadora de la mascara se extiende a otros
niveles, donde ella establece distinciones al interior de una misma comparsa. Si bien la
intencién es el anonimato, es usual que el caporal de una comparsa lleve una mascara
distinta a la del resto, debido a lo cual las probabilidades de ser identificado como
individuo son mayores. De tal modo que los danzantes que son la autoridad al interior de
una comparsa aparecen individualizados, mientras que el resto de los danzantes forman
una unidad colectiva. Si bien a nivel de las danzas predomina lo colectivo, se acepta la
individualidad como necesaria para dirigir y vigilar el buen funcionamiento de la
comparsa. La ambigliedad de la mascara que resulta de su doble capacidad: mostrar y
ocultar, y que en el ritual se traduce en la simultaneidad de su funcién integradora y
diferenciadora, da lugar a una dinamica en la que, como he podido explicar hasta aqui,
se establece una relacion de oposicion entre indios y mestizos, el mundo del pueblo y el
mundo fuera de él, y entre lo individual y lo colectivo. En el presente analisis quiero
incluir otro nivel en el que se da este tipo de relacién y que se expresa como la oposicion
entre el «yo» del danzante y el «otro» del personaje representado.

Desde el punto de vista de los observadores, todos los danzantes de una comparsa
son iguales, conforman una identidad colectiva. La identidad individual permanece oculta
por una forma externa que uniforma a todo el grupo, y el danzante se apropia de la
identidad colectiva que su comparsa representa. El uso de la mascara ademas permite
una apropiacion y una transformacion del danzante en otro nivel, como resultado de su
identificacion con el personaje que es representado. El danzante renuncia a su «yo»
para ser el personaje que representa, adoptando también una identidad distinta en
términos espaciales y temporales, y que se caracteriza por ser una identidad foranea al
pueblo. Sin embargo, se observan elementos que aluden a la existencia de una tension
entre la identidad del «yo» y la identidad del «otro». El danzante con la mascara puesta
€s su personaje, pero hay momentos en los cuales se imponen algunas manifestaciones
de su «yo». Uno de ellos es cuando los danzantes bailan en el alba frente al templo con
las puertas cerradas y a media noche, vestidos de «civil». Otro momento interesante es
el de las procesiones. La mayoria de informantes confesé llorar cuando ven salir a la
virgen en procesion. La confesion de un sagra fue la mas reveladora en este sentido.

Cuando estan con el disfraz ¢ qué significa?

Que unos netos diablos. Simbolizamos o sea al diablo. Entonces cuando estamos con
uniforme tenemos que rehuir de la virgen, porque es esa nuestra (...) Pero es muy triste
bailar asi de diablo. O sea no se acerca a la virgen, subimos al techo. A veces algunas
personas que bailamos, pues, por devocién, subimos al techo y al rato de la procesion
nos salen las lagrimas pero dentro de la mascara.

¢Por qué?

No sé. Nos emocionamos porque vemos a la virgen que esta pasando y tanta gente
acompafnandola, no podemos estar nosotros al lado y a veces nos ponemos a llorar en
el techo. No sé. Para mi particular, por ejemplo, me siento emocionado ese rato que esta
pasando la virgen con la procesién. O sea, no s€, me da ganas de cargarlo, asi, y no
puedo. (Entrevista a danzante, 1989).




202

Los danzantes que me confesaron llorar debajo de la mascara, lo hicieron a titulo
personal ya que no podian hablar por el resto. El acto de llorar, al igual que los suefios
con la virgen, son hechos que se asumen como experiencias individuales y privadas,
opuestos a los que se viven como personaje y como miembro de una comparsa, es
decir, cuando se lleva la mascara que es la expresion publica. Existen pues momentos
donde afloran manifestaciones individuales, que pertenecen al nivel privado y no publico.
En este sentido lo individual tiene un minimo peso en el ritual. Existe entonces una
tension entre lo individual, ligado a lo privado y al «yo» del danzante; y lo colectivo,
vinculado a lo publico y al personaje. A manera de resumen quiero presentar un cuadro
en el cual se exponen los distintos niveles en los que actta la mascara como elemento
integrador y diferenciador en el ritual.

CUADRO XVI
La mascara en el ritual

Uso de la mascara No uso de la méascara

Mestizo Campesino Fuera
Adentro Afuera dela
fiesta
Uso de la mascara No uso de la mascara
Personaje Danzante Dentro
«Otro» «YOo» de la
Afuera Adentro fiesta
Colectivo Individual
Publico Privado

El uso de la méascara al interior del contexto festivo esta asociado a la
representacion del mundo de afuera. ¢ Cémo explicarse, entonces, que su presencia en
la danzay en la fiesta permita el fortalecimiento ritual de la identidad del pueblo y la de
los distintos grupos al interior de él, todas propias del mundo de adentro? La mascara
tiene la capacidad de unificar y de diferenciar simultaneamente y asi actuar en distintos
planos otorgando un mayor nivel de complejidad a la identidad o identidades que
configura. Esta doble funcién da lugar a la ambigtedad de la mascara que permite la
transformacién de una identidad a otra y explica el hecho de que un danzante pueda
adoptar una identidad extranjera para transformarla en favor del fortalecimiento de su
propia identidad. Por lo tanto, la mascara funciona como mediadora entre categorias
opuestas. Usandola en coherencia con la légica del ritual, el danzante puede manejarse
en dos ambitos opuestos al mismo tiempo, transformando las cualidades de ambos
segun sus intereses. El danzante accede a los poderes del «mundo de afuera» -poder
de lo colectivo y de lo publico- pero sin renunciar a su propia identidad. Por otro lado, si
se observa el cuadro verticalmente, entonces se vera que las oposiciones al interior del




203

ambito festivo se encuentra bajo una instancia mayor en la que el uso de la mascara
funciona en un sentido unificador, configurando la identidad del mundo de adentro, es
decir, de la identidad mestiza paucartambina que se encuentra en una posicion
jerarquica superior. Por lo tanto, las tensiones entre opuestos al interior del ambito
festivo se resuelven en favor de la identidad del pueblo. En la siguiente seccion
discutiremos coémo se da este proceso en términos de la oposicién «yo» versus el
«otro».

2.4 La mascara en su rol mediador: transformacion y
jerarquia de opuestos

En la segunda seccion de este capitulo he explicado como la méascara es utilizada
para enfrentar situaciones de peligro ritual a lo largo de la secuencia festiva. Ahora
profundizaremos en el rol mediador y en la capacidad transformadora de la mascara; es
decir, explicaremos cémo la representacion de personajes foraneos sirve a la
manipulacion y transformacion del «mundo de afuera» en favor de la consolidacion de la
identidad mestiza paucartambina. Como ha sido discutido en la seccion anterior, la
mascara establece distinciones dando lugar a una serie de identidades opuestas. Al
mismo tiempo, el uso de la méscara en el contexto ritual crea una dindmica que permite
la transformacion de una identidad a otra. La naturaleza ambigua de la mascara
determina que esta transformacion no se dé en términos excluyentes, sino que una
identidad se imponga sobre la otra pero sin anularla. En la discusiéon que planteo en esta
seccidn me propongo explicar la aparente contradiccion que surge del hecho de que en
Paucartambo las mascaras representan a grupos y personas que provienen de lugares
lejanos al pueblo y que pertenecen al pasado, 0 a seres que son extrafios en términos
de su origen sobrenatural. ¢ Como entender que la mascara que simboliza la tradicién
del pueblo representa al «mundo de afuera»? ¢ Como es posible representarse a si
mismo con el rostro del «otro»?

En realidad esta aparente contradiccion no es exclusiva de la mascara ya que se
encuentra en muchos otros aspectos de la fiesta tratados en los capitulos anteriores. La
propia imagen de la Virgen del Carmen, que identifica a los mestizos paucartambinos
llego de fuera y pertenecia a otro lugar. Es mas, resolver esta contradiccion constituye el
tema principal de la fiesta y se traduce en la preocupacién por reafirmar anualmente la
permanencia de la Virgen del Carmen en el pueblo, hecho que es representado por el
rapto de la imilla en la guerrilla. Por otro lado, es justamente la naturaleza ambigua de
los elementos contenidos en la fiesta que permite que los danzantes puedan enfrentar
situaciones de peligro ritual (en el sentido de que la permanencia de la virgen en el
pueblo esta en cuestion) manipulando y transformando las fuerzas negativas en favor de
la reafirmacién de los limites del pueblo y de la consolidacion de su identidad. Esta
I6gica del ritual supone una concepcion de las cosas, segun la cual categorias opuestas
no son excluyentes sino que constituyen un par de opuestos complementarios. El orden
se establece finalmente por la imposicion de uno de los pares sobre el otro y no por
exclusioén. Es asi que resulta un orden de jerarquia capaz de asimilar elementos
extrafios subordindndolos a la categoria dominante. Dentro de esta logica, tampoco el
extranjero o el enemigo es considerado en términos excluyentes, sino complementarios.




204

El término quechua para referirse al enemigo es auga, pero con este mismo término se
denomina al guerrero o soldado que lucha contra el enemigo (Zuidema: 1983). Es dentro
de esta linea de razonamiento que hay que entender el uso ritual y la capacidad
representativa de la mascara en Paucartambo. La mascara hace posible la apropiacion
ritual también en términos temporales, transformando la historia en fuerza revitalizadora
del presente.

Como ya ha sido establecido, la mascara en la fiesta se define por su ambigiiedad
ya que tiene la doble funcién de mostrar y ocultar. Por lo tanto, propongo como hipotesis
gue la méascara en Paucartambo representa el pasado y el mundo foraneo para
transformarlo en favor del fortalecimiento de la identidad mestiza paucartambina. La
ambigliedad de la mascara hace posible que esta transformacion suceda sin que haya
ruptura. Es asi que la transformacién que sufre el danzante de una identidad individual
en una identidad colectiva se da en términos de una tension constante entre el «yo» (el
danzante) y el «otro» (el personaje).

He explicado ya como el juego de la presencia 0 ausencia de la mascara altera la
coherencia entre traje y mascara creando ambigiiedad. Asi como la mascara es usada
en la fiesta, es posible hablar de una transformacion reversible, controlable y
manipulable por el danzante. Por lo tanto, se acepta un ambito individual, el «yo» del
danzante, que evita la imposicion exclusiva del «otro», es decir del personaje, sobre este
«yo». De tal manera que el «yo» es capaz de controlar al personaje desde adentro de la
mascara, sometiéndolo a la virgen a través de sus obligaciones rituales. La tradicion de
la fiesta obliga a estos personajes a regresar cada afio para bailar y alegrar a la virgen.
A través de su representacion, los paucartambinos cumplen con la tradicion y rinden
homenaje a la virgen asegurando asi el bienestar del pueblo. De tal modo que en las
danzas estos personajes son representados, pero al mismo tiempo son sometidos a las
necesidades de los paucartambinos. La amenaza que representan en términos
espaciales y temporales a la identidad mestiza paucartambina actual, es transformada
en beneficio del pueblo(35).

El uso de la mascara no solamente establece una dindmica entre el «yo» del
danzante y el «otro» del personaje sino también entre la identidad individual del
danzante y la identidad colectiva de la comparsa, que se logra por el uso de la mascara.
La importancia de la méascara para lograr la consolidacion de una identidad colectiva es
muy significativa en el caso de los magt'a. Los maq'ta, a diferencia de otras danzas, no
conforman una comparsa. Esto quiere decir que no existe una organizacion que asegure
la unidad de estos danzantes, ni se dispone de una coreografia o de un grupo de musica
que refuerce los lazos de colectividad entre los danzantes. Es la méscara la que a través
del anonimato les otorga este poder. Ella identifica a los maqgt’a como ente colectivo.
También en la relacién cargos/danzas se descubre el vinculo entre mascara e identidad
colectiva. Si se retoma la idea de las danzas y de los cargos como formas de acceder al
poder ritual que otorga la virgen, entonces hay una l6gica en el hecho de que los
karguyuq no llevan méscara y los danzantes si. En este sentido, el uso de la mascara
implica la nocion de colectividad y la ausencia de ella, la de individualidad.




205

El espacio que la mascara otorga a la identidad colectiva contribuye a fortalecer al
«yo» del danzante en el sentido que al identificarse y participar en una comparsa éste
cumple con sus obligaciones rituales y sociales, y es reconocido como miembro del
universo mestizo paucartambino, ubicandose en la jerarquia social. Cuanto mas se
fortalece la identidad colectiva (el «yo» del danzante se ha transformado en un «yo
colectivo»), tanto mas se controla al personaje que baila para la virgen. Esto debe ser
entendido en el sentido de la construccion del personaje que los danzantes hacen.
Asumir la identidad colectiva de la danza se traduce en la identificacion y apropiacion de
las caracteristicas de los personajes que se representan(36). Si bien se pretende
representarlos de manera realista en términos historicos, las personificaciones
responden a las necesidades rituales de los paucartambinos. La caracterizacién de
estos personajes combina elementos y valores que provienen de las referencias
historicas que tienen los paucartambinos de éstos, que son apropiados ritualmente con
el fin de dar una imagen actual. Ya en otra parte me he referido a la transformacion del
ch’unchu, personaje que representa al habitante salvaje de la selva, en el ghapaq
ch’unchu, un hombre alto, de movimientos mesurados, rostro de rasgos finos y
europeos, guardian de la virgen y su danzante preferido.

La representacion ritualizada de personajes historicos resulta en una apreciacién
critica de los hechos. No se representa para imitar, sino para fortalecerse; no se mide el
valor histérico de la representacion, sino la capacidad de transmitir una imagen como
grupo con un pasado y un presente.

Cuando el danzante se identifica con el personaje, no se trata de una alienacion,
sino mas bien de una forma de liberacion. En términos reales esto se expresa en el
prestigio que tiene una comparsa en el pueblo y, por ende, sus integrantes. El prestigio
gue el pueblo otorga a las danzas esta en funcién, entre otras cosas, de su capacidad
para realizar cambios en el vestuario y en la coreografia que sean aceptados y vistos
como una mejora de la danza por el resto de paucartambinos. En este proceso es
importante que los cambios sean coherentes tanto con la tradicién paucartambina como
con las necesidades sociales actuales de cada comparsa. En la medida en que las
danzas son discursos de la identidad de grupos especificos, existen en la region
versiones locales de los personajes historicos representados en las danzas. Lineas
arriba he hecho referencia a un tipo de mascara distintivo de la tradicién paucartambina,
diferente al de las mascaras de otros pueblos mestizos; y en el ambito local
paucartambino la sola presencia de la mascara en las danzas se convierte en elemento
distintivo de la identidad mestiza paucartambina en oposicién a la identidad indigena.

Para terminar de explicar el sentido de las transformaciones rituales que sufre el
danzante, asi como el hecho de que las oposiciones a las que éste esta expuesto no
constituyen contradicciones sino recursos para la delimitacion de su identidad como
individuo y como grupo, quiero hacer referencia a la ambigiiedad de la méscara que
resulta de su doble funcién: mostrar y ocultar, y de la dinamica presencia/ausencia en
determinados momentos y lugares del ritual.




206

El «yo» del danzante se transforma en el «otro» para tomar su identidad colectiva,
pero la ambigiiedad de la méscara, permite revertir esta transformacion; el danzante
recupera su «yo», ahora, con el poder que otorga lo colectivo. Si el danzante perdiera su
identidad individual frente al «otro» que representa, la transformacion de la identidad
individual hacia la colectiva se quedaria en el «otro». Pero como la mascara ritual
mantiene viva la tensién entre el «otro» y el «yo», el poder de la identidad colectiva
actta en favor del yo. El «otro» es el instrumento a través del cual el «yo» accede al
poder de lo colectivo. En este proceso el «otro» , como identidad foranea se debilita y
pierde poder dejando de representar un peligro. En los lugares y momentos de alta
peligrosidad ritual, como el cementerio y la carcel, por ejemplo, el danzante se refuerza
ritualmente sacandose la mascara. De esta manera individualiza al personaje, privandolo
de su carga colectiva; asi debilita a aquello que representa el mundo de afuera. Este
hecho permite que los danzantes se expongan a estas ceremonias rituales que los
vinculan con el mundo de afuera sin que corran el peligro de ser absorbidos por él. La
mascara crea ambigiiedad convirtiéndose asi en fuente de poder, aspecto de la mascara
gue discutiré en la siguiente seccion.

CUADRO XVII
Mascara y transformacion de identidades

INDIVIDUAL <- - = = === == c oo oo o e o - > COLECTIVO

En resumen, hacer bailar a estos personajes, externos al pueblo y, por lo tanto,
considerados una amenaza para la identidad local, no constituye una contradiccion sino
una estrategia ritual por la cual los poderes de lo forAneo son sometidos al poder de la
virgen. El «otro» es historico y contemporaneo a la vez y, por lo tanto, su representacion
fortalece al danzante y contribuye a la consolidacion de la identidad del pueblo.

La representacion de la historia en el ritual da lugar a una transformacion
pasado/presente en el sentido de una actualizacidn del pasado. La mascara, por lo
tanto, intermedia entre ambas dimensiones temporales, estableciendo un referente
histérico que otorga trascendencia a una identidad contemporanea: la del danzante y la
de los grupos que conforman la identidad mestiza paucartambina.

La utilizacion de medios gestuales y rituales(37), distintos a los de la historiografia
académica, implica una forma también distinta de interpretar los hechos de la historia,
gue da lugar a un discurso mitico(38), en el que la conceptualizacion de ésta no es ni
lineal, ni progresiva, sino ciclica y jerarquizante en la que se crea un orden que incorpora




207

pares de opuestos (pasado/presente, personaje/danzante, por ejemplo) y que debe ser
renovado cada afo.

La mascara plantea pues una ambigiiedad en términos de tiempo
(pasado/presente), de espacio (afuera/adentro), y en términos de identidad
(individual/colectiva y el otro/el yo). Esta capacidad de la mascara permite que actle en
el ritual como fuerza transformadora y ordenadora en el sentido que manipula los
términos de la transformacion en favor de uno u otro polo segun las necesidades del
ritual. El resultado final es que la representacion del «otro» y del mundo de afuera
transforma el poder de éstos en favor de la afirmacion del «yo» y de lo colectivo, y del
establecimiento de la supremacia del mundo de adentro sobre el mundo de afuera. Si
bien las ambigliedades se resuelven en favor del presente, el mundo de adentro, el «yo»
y la identidad colectiva, las fuerzas opuestas prevalecen y su presencia latente exige
repetir el ritual.

La concepcion de la historia en términos miticos y la creacion de un orden
jerarquico estan vinculados ademas a una concepcion particular de la persona en la que
la identidad es entendida como una multiplicidad de rostros. Es por eso que la
ambigledad de la mascara no es alienante, ni crea desorden. Ella permite la
incorporacioén de varias identidades ordenadas jerarquicamente como parte de una
identidad verdadera. En el ritual predomina una nocién dinamica de la identidad. Usar la
mascara es al mismo tiempo ser uno mismo. No hay una nocion individualista de la
persona, sino que esta se define por su relacion con el «otro» que en el contexto ritual
son el personaje y los demas danzantes. El uso de la mascara en el ritual refuerza la
dimensién de persona por encima de la de individuo(39). Por lo tanto, es posible afirmar
gue en Paucartambo el hombre es concebido «como persona, implicado en su totalidad
en las relaciones con los otros(40)» y construido en la esfera de lo publico. Dentro de
este universo social, la mascara no constituye un obstaculo para la construccion de la
identidad, como si sucede en la sociedad profesional-burguesa en la que, como explica
M.C. Iglesias (1989), ella oculta la verdad, lleva al engafio y hace imposible que el
hombre encuentre su identidad Unica, perdurable y auténtica. En la siguiente seccion
desarrollaré con mas detalle aspectos vinculados a la relacion entre méscara y engafo
para rescatar el poder transformador de la mascara que otorga un sentido liberador al
engano(41l).

2.5 La mascara: apropiacion del poder ritual

En los relatos de don Santiago y de los hermanos Carbajal, discutidos en la seccion
anterior, y que aluden al proceso creativo de las mascaras, asi como al tema de la
herencia a través de la cual se adquiere el don de hacer mascaras, la mascara aparece
como un objeto con vida propia en el que la tradicion paucartambina esta contenida y se
perpetla. Es esta capacidad de fetichizacion la que le otorga a la mascara su poder.
Este poder tiene la capacidad de alterar la realidad. Esto ultimo se hace evidente en uno
de los relatos comentado ya anteriormente, en el cual un mascarero cont6 que fue
invitado a integrar una danza gracias a la confeccion de un mascara que habria llamado
la admiracion de toda la comparsa. En este caso, el poder de la mascara se traduce en




208

aceptacion social transformando al narrador en mascarero y danzante, dos condiciones
gue definen el «ser paucartambino» y personifican la tradicion del pueblo.

La capacidad transformadora de la mascara proviene de su condicion de fetiche.
Como ya he mencionado lineas arriba, segun esta caracteristica ella no sélo es
representacion, sino también realidad, y es gracias a esta naturaleza ambigua, que se
hace posible la transformacién, y en la que se sustenta su poder. En el ritual, la mascara
se constituye en fuente de poder a través de la mediacién entre categorias opuestas. Es
la posibilidad de manipular la ambigiiedad de la mascara la que asegura a los danzantes
el acceso a este poder. Quiero presentar tres ejemplos en los que esto sucede.

Como ya he mencionado lineas arriba, hay dos momentos interesantes en los
cuales los danzantes se sacan la mascara en lugares publicos y lo cual constituye una
ruptura de la regla de llevar la mascara puesta cuando se esta en publico. Estos son
durante las visitas al cementerio y a la céarcel, que se realizan cuando la situacion de
caos de la fiesta esté llegando a su estado més critico. Ambos lugares son limitrofes
entre dos mundos y, por lo tanto, el hecho de sacarse la mascara en estos momentos
debe ser interpretado como una estrategia para asumir un estado de invulnerabilidad
ritual. Como ya expliqué, cuando los danzantes se sacan las mascaras en estos
contextos, estan rompiendo la coherencia entre mascara y traje, entre individuo y
personaje. Con el traje se es el personaje, pero sin la mascara se es el danzante como
individuo. De esta manera, el danzante asume una identidad ambigua que le permite
moverse entre dos mundos sin peligro. Es el juego de la presencia o ausencia de la
mascara la que da poder al danzante para ello. Quitarse la mascara es una manera de
debilitar al personaje, es decir, al «otro», individualizandolo. Asi, disminuye el peligro que
implican estas dos ceremonias dentro de la estructura festiva. En otros momentos,
cuando los danzantes usan la mascara en el pasacalle y en sus coreografias, asumen
una identidad colectiva. Entonces, la mascara actiia como fuente de poder en otro
sentido. Ella transforma al individuo incorporandolo a un ente socialmente mas fuerte: el

grupo.

La mascara de la imilla es otro ejemplo interesante de la mascara como fuente de
poder. El hecho de llevar una mascara sin rostro, le otorga al personaje la posibilidad de
asumir una identidad mdultiple. Su mascara media entre lo univoco y lo mdltiple, lo
definido y lo indefinido. La imilla se ubica en una situacion especial en el sentido que la
ambigiiedad de lo mdltiple la capacita para integrar identidades opuestas: de los ghapaq
qullay de los ghapaqg ch’unchu. Su rol integrador ubica a este personaje en una posicion
gue se encuentra por encima de las oposiciones que tienen lugar en la fiesta de la
Virgen del Carmen, y concentra en él todo el poder ritual que esta en juego. Por eso es
posible la identificacion entre imilla y la Mamacha Carmen. Aquella que puede ser vista
como la version ritual de la cabeza mitica de la virgen que es encontrada en una olla de
barro. El poder multiple de la imilla integra los poderes parciales de las mascaras de los
demas personajes. El rapto exitoso de la imilla por parte de los ghapag ch’'unchu es la
afirmacion de la supremacia de este grupo por encima del resto de las comparsas, es
decir, del pueblo sobre el mundo de afuera. En este sentido tiene Idgica que en el relato
de los hermanos Carbajal, anteriormente analizado, las huellas del hermano muerto




hayan quedado impregnadas en las mascaras blancas que él dej6 a medio hacer. En
estas mascaras sin rostro estaba contenida toda la sabiduria y todo el poder para hacer
las mascaras.

En tercer lugar quiero discutir la relacion entre el caporal y los soldados de la
comparsa de los contradanza. En casi todas las danzas, el caporal lleva una méascara
que es distinguible de las de los demas danzantes. El caso de la danza de los
contradanza es muy ilustrativo al respecto. La mascara del caporal o machu, que
representa a un viejo, no sélo es de otro material que la de los soldados, sino que se
caracteriza por rasgos completamente opuestos: nariz muy larga, bigotes grandes y una
gran sonrisa. Si bien la mascara «uniforma» a los danzantes, y hace dificil reconocer a
cada uno de ellos, el caporal esta individualizado por su mascara. Si bien lleva el rostro
cubierto asumiendo la identidad del grupo, es decir, una identidad colectiva, los
caporales son facilmente identificados. Por lo general, en el pueblo, la gente sabe
quiénes son los caporales de cada danza. Este hecho le confiere un status distinto. Esto,
por un lado, significa un acceso al poder ritual tefiido de cierta individualidad; ser caporal
da prestigio, mas que ser s6lo un danzante(42). Por otro lado, una mascara que
individualiza permite que su personaje sea representativo del grupo, en la medida en
que lo diferencia del resto. El caporal es el representante del grupo y también el
intermediario con el resto del pueblo y la virgen. Mientras la individualizacién del caporal
se dé con la méscara puesta, esta individualizacion implicara integracion y unificacion;
asi no se opone al grupo, ni al valor colectivo que la comparsa implica. Esto es, pues,
distinto a que un danzante se individualice quitandose la mascara, hecho que como
hemos mencionado, sucede Ultimamente entre la gente joven que ya no reside en el
pueblo.

Volvamos al caso de la danza de los contradanza. La oposicién que crea la
mascara entre machu y soldados al interior de la comparsa se puede resumir de la
siguiente manera.

CUADRO XVIlI
Esquema de oposiciones entre las mascaras
del machu y de los contradanza

Machu Soldados
Yeso Malla metélica
Nariz larga Nariz corta
Rasgos grotescos Rasgos finos
Bigotes largos Bigotes cortos
Viejo Joven
Gran risa Expresion seria

209



210

Estos dos tipos de mascara incluidas en una misma comparsa otorga un caracter
ambiguo a toda la danza. Esta ambigiiedad se acentla si consideramos que el machu,
gue tiene la autoridad en la danza, usa una mascara que lo desvirtia como tal. Sin
embargo, el hecho de que exista un tipo de mascara que se le oponga, garantiza el
orden y cohesion al interior del grupo. Es esta ambigiiedad la que refuerza a la
comparsa. Los contradanza afirman que ellos se burlan del poder y de las antiguas élites
espafiolas; aspecto contenido en el mismo nombre de contradanza(43). La burla esta
principalmente en manos del machu, lo cual explica las caracteristicas de su mascara.
Es por eso que se hace necesaria la seriedad de los soldados, para garantizar el orden
gue el machu altera. De esa manera, la burla del machu se apoya en el grupo, el cual le
otorga autoridad. La burla y el desorden se transforma en poder ritual. La cohesion del
grupo se sustenta, por lo tanto, en la complementariedad de opuestos que se expresa en
las dos mascaras que participan en la contradanza. En este hecho se refleja también la
dualidad individual/colectivo. La méscara del machu individualiza al caporal, mientras
gue la méascara del soldado lo integra a un grupo. Si bien la autoridad esta
individualizada, el poder es otorgado por el grupo.

3. La mascara: engafio o representacion utépica

Hasta aqui hemos expuesto los temas y motivos mas importantes de la fiesta, del
sistema de cargos, de las danzas y de las mascaras en la celebracién de la fiesta de la
Virgen del Carmen en Paucartambo. Es necesario hacer un recuento para comentar
acerca de las hipotesis sobre el uso de la mascara en Paucartambo que se propuso al
inicio. El planteamiento central se resume de la siguiente manera. La mascara muestra y
oculta a la vez. Esta naturaleza ambigua permite una dindmica transformativa entre la
identidad del danzante, del personaje y de los grupos representados, de tal manera que
el proceso de creacion de identidades supone la multiplicidad de cada una de éstas.
Esta multiplicidad, sin embargo, se encuentra condensada y materializada en un Gnico
objeto: la mascara. En el plano de la representacion de identidades esto supone que la
mascara establece una dinamica entre lo que podrian ser el significado y el significante,
es decir, la realidad y la representacion, hecho que se apoya en la condicion de fetiche
de la mascara, tal como la he definido en el presente capitulo. Quiero a continuacion
desarrollar el recuento que he anunciado y centrarme en una discusion final relacionada
al motivo del engafio.

La fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo es un acto colectivo por el cual
se crean un espacio y un tiempo propicios para reanudar los lazos de reciprocidad con la
Mamacha Carmen; tiene, pues, un contenido propiciatorio y de renovacion. En la medida
en gue los lazos se establecen con la imagen de la Virgen del Carmen, la fiesta tiene un
efecto unificador, consolidando una identidad colectiva y diferenciada del mundo que se
encuentra fuera de los limites que ella establece.

De este proceso resulta un intercambio del poder ritual, que sucede entre la virgen
y la gente (danzantes y karguyuq); entre el pasado y el presente (danzante y
personajes); y entre el mundo de adentro y el mundo de afuera. El tiempo y espacios
festivos, el sistema de cargos, las danzas y el uso de las mascaras funcionan de tal




211

manera que el poder ritual circule y se transforme en favor de la renovacion y
continuidad de un orden.

En la estructura espacial y temporal de la fiesta se puede observar un circuito
imaginario por el cual circula el poder ritual, y las instancias entre las cuales se da el
intercambio: la iglesia, la casa del prioste, las casas de los karguyugq, la plaza de armas,
la carcel, el cementerio y el puente Carlos Ill. La estructura espacial determina los limites
del pueblo, pero también sugiere una ordenacion interna que se grafica en el recorrido
de la procesion y en la bendicién de la virgen hacia los cuatro puntos cardinales. Se
hace una particiébn imaginaria que coincide con la cuatriparticion del espacio incaico y
con la estructura tradicional del pueblo que era de cuatro barrios. Esta cuatriparticion
también esta sugerida por las cuatro direcciones desde donde las comparsas hacen su
entrada.

En la estructura temporal se observan dos grandes momentos: antes y después de
la guerrilla, que corresponden a un tiempo de desorden y del pasado, y a otro tiempo de
orden y del presente. La transformacién que sucede en el tiempo es lo que permite que
el contacto espacial con el mundo de afuera se convierta en positivo, estableciendo las
fronteras y una jerarquia en la que el mundo de adentro se ubica en una posicion
superior.

El sistema de cargos y las danzas constituyen las instancias a través de las cuales
la gente accede al poder ritual. Visto en términos comparativos, el sistema de cargos
permite un acceso individualizado a este poder, mientras que a través de las danzas
éste sucede de manera colectiva.

En la discusion de todos estos aspectos me he topado con algunos temas que se
reiteran a lo largo de toda la fiesta y en los distintos aspectos que la conforman. Los dos
mas importantes son la transformacién y una jerarquia de opuestos complementarios,
ambos vinculados a nociones del tiempo y del espacio.

En la fiesta, que es un tiempo de encuentro, los limites que separan pares de
opuestos se diluyen, colocandolos en una situacion de conflicto, que exige de un
reordenamiento. En el momento de la guerrilla es cuando se resuelve esta situacion en
favor de un orden integrador, pero jerarquico de pares de opuestos complementarios. En
la jerarquia que resulta, el orden de adentro se impone sobre el orden de afuera, es
decir, que la identidad del pueblo se impone sobre la identidad extranjera.

Para que este proceso pueda darse son necesarios dos elementos importantes: la
presencia de un elemento integrador y la ambigliedad como caracteristica fundamental
de los elementos que intervienen en el ritual. La ambigtedad es la que hace posible la
transformacion, y el elemento integrador mediar& el orden jerarquico. La mascara en
Paucartambo, hace posible este doble proceso ritual. De acuerdo con la forma como he
abordado su estudio, ella es de naturaleza ambigua, es decir, que oculta y muestra a la
vez, y su poder representativo y de fetichizacién la convierten en simbolo integrador y
totalizante. Para entender de qué manera la mascara realiza ambas funciones rituales:




212

transformar y ordenar, he analizado su actuacién en el contexto ritual, asi como las
caracteristicas estéticas, sociales y culturales de su proceso creativo.

En relacion con su uso ritual me he preguntado dos cosas, primero, ¢cuando y
donde la mascara esta presente? y ¢cuando y dénde esta ausente?; y segundo, ¢,qué
relacion existe entre mascara y traje?. La mascara en la fiesta de la Virgen del Carmen
representa al «otro», que pertenece a un tiempo pasado y al mundo de afuera. La
complementariedad entre traje y mascara, asi como las circunstancias en las cuales se
lleva la mascara puesta permiten afirmar que la representacion del «otro» no implica la
pérdida total de la identidad del danzante. Por el contrario, he mostrado que existe una
tension entre el «yo» del danzante y el «otro». Esta tension resulta justamente de la
ambigliedad de la mascara y de la manera como es utilizada en el ritual. Es esta tension
la que hace posible que se dé una transformacion. El «otro» es representado para ser
manipulado y transformado en beneficio del fortalecimiento ritual del «yo». Esta tensién
también implica una transformacién del pasado en presente. En este proceso, el
danzante se fortalece; su actuacion en el ritual le otorga una posicion social mas segura
o ascendente, porque ha cumplido con una exigencia social que es la celebracion de la
fiesta. La representacion del pasado tiene una proyeccion en el presente.

El poder al que accede el danzante cuando representa al «otro» no sélo se explica
en el sentido que ha cumplido con una obligacion social y ritual, sino también en el
hecho de que en esta representacion se ha dado una transformacion de la identidad
individual del danzante en una identidad colectiva. Esta otra transformacion también se
logra por el uso ritual de la méscara. El objetivo de indole estético de lograr la
uniformidad de todos los danzantes se convierte en un instrumento para la
transformacion de individuos en colectividades. La méscara es el elemento culminante
de esta transformacion. La mascara oculta las identidades de las personas individuales
cubriéndoles el rostro, y resalta asi la identidad colectiva que la comparsa representa.

En este proceso, la mascara también actia como elemento diferenciador, ya que la
uniformidad lograda al interior de cada comparsa, permite apreciar colectividades
distintas. Todos los danzantes han ocultado su identidad individual, en favor de una
identidad colectiva. Pero al interior de esta gran colectividad se diferencian grupos
distintos, ya que cada danza tiene una mascara con sus caracteristicas propias.

Esta funcion diferenciadora se da en tres niveles. En el primer nivel extralocal se
establecen diferencias entre mestizos e indigenas. La ausencia de la mascara en las
danzas de la fiesta de la Virgen del Rosario, y su presencia obligatoria en las danzas de
la fiesta de la Virgen del Carmen, permiten establecer la oposicion uso de la
mascaralidentidad del pueblo (mestiza) versus no uso de la mascara/identidad del
mundo de afuera (indigena). En un segundo nivel, al interior de la fiesta, la méscara
diferencia grupos distintos, y, finalmente, en un tercer nivel, que se sitta al interior de
una misma danza, la mascara permite diferenciar la autoridad del grupo, que repite la
oposicion individual versus colectivo.




213

La mascara en las danzas de la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo
funciona como principio ordenador entre los pares de opuestos que aparecen como
temas centrales de la fiesta: yo/otro; individual/colectivo; dentro/fuera. Por lo tanto, ella
contribuye a la definicién de los principios que conforman la identidad del pueblo. La
mascara garantiza la eficacia del ritual para expresar las oposiciones fundamentales de
la sociedad paucartambina, asi como para resolverlas.

Pienso que, si bien la diferenciacion entre «gente del pueblox» e indigenas sigue
vigente, y que las condiciones econémicas del pueblo perpetian estos criterios étnicos
de diferenciacion, el proceso migratorio y el vigente interés de los paucartambinos
migrantes en participar en la fiesta, asi como la participacion de los nuevos residentes
paucartambinos en ella, hace cada vez mas dificil determinar quién es la «gente del
pueblo». Las tensiones entre comparsas de paucartambinos residentes y
paucartambinos migrantes, asi como los cambios que los segundos estan introduciendo
en la organizacion de las comparsas ya son un sintoma de las transformaciones que se
estan suscitando en el pueblo y que se expresan en la fiesta. A todo esto hay que
agregar el creciente interés de los campesinos de las comunidades en imitar las danzas
del pueblo de Paucartambo.

En esta Ultima parte quiero centrarme en la discusion acerca de la mascara como
fetiche para reflexionar en torno a la relacion entre representacion y realidad, asi como
sobre el motivo del engafio. En la primera seccion de este capitulo me referi al proceso
creativo de la mascara asi como a la conformacion de estereotipos que resultaban de
procesos de diferenciacion e identificacion locales. En este sentido, la mascara objetiviza
y materializa la tradicion e identidad paucartambina otorgandoles un caracter totalizador
y homogenizador de la realidad que representan. Como representacion, la mascara
fetichiza la realidad paucartambina. Tomando en cuenta la discusién de Taussig acerca
de la naturaleza y efecto del poder de representacion del fetiche (Taussig: 1992), la
mascara asi como la he descrito en este capitulo da lugar a dos procesos, uno
transformativo y otro de naturalizacion de la realidad que ella representa. Esto significa
basicamente que la representacion de la realidad, no constituye una instancia distinta y
divorciada de la realidad, sino que por el contrario es parte de ella e interactda con ella
de manera transformadora. El proceso de naturalizacion se refiere justamente a esta
identificacion entre representacion y realidad, que transforma la relacion arbitraria entre
significado y significante en una relacion esencial. Uno de los planteamientos centrales
de la linguistica desarrollada por Saussure (1992) es acerca de la arbitrariedad entre el
significado y el significante, perspectiva tedrica que ha marcado fuertemente los estudios
antropoldgicos sobre simbolismo y ritual. Es asi que las representaciones simbolicas y
rituales han sido concebidas en su mayoria como simples estructuras mentales que
reflejan realidades sociales(44). En relacién con estos enfoques y con el objetivo de
resolver una de las preguntas fundamentales que éstos plantean y que se refiere a la
problematica de la efectividad de la representacion cultural, Taussig (1992; 1993)
propone un enfoque diferente. EI més bien resuelve esta pregunta rompiendo con el
supuesto de la arbitrariedad de simbolo. El propone que uno de los efectos del proceso
de representacion mismo es la plena identificacion y superposicién entre significado y
significante. Si la representacion rompe con la dicotomia entre significado y significante,




214

entonces ella logra también suprimir la distincion entre realidad y representacion, es
decir entre lo representado y la representacion. Este hecho tiene dos consecuencias.
Por un lado, implica un proceso transformador y por el otro un efecto esencializador. El
proceso transformador se refiere al proceso por el cual lo representado es construido a
través de su representacion. Es de esta manera que puede explicarse que la mascara
en Paucartambo no sélo representa la identidad paucartambina, sino que la personifica 'y
es capaz de transformar a quien la usa. Asi también se entiende que la representacion
de personajes que provienen de la historia del pueblo significa una apropiacion efectiva
del pasado.

Por otro lado, esté el efecto esencializador que resulta de la plena identificacion
entre la mascara y las identidades subjetivas de quienes la usan. De tal modo la
identidad mestiza paucartambina y la historia que la mascara representa se constituye
como verdades esenciales, contribuyendo a la naturalizacion de la tradicion e identidad
paucartambinas. La conceptualizacion de la identidad paucartambina como una cualidad
heredada y no adquirida favorece un discurso en el cual la propia reproduccion social es
entendida en un sentido bioldgico. Este discurso contribuye a la esencializacion y
naturalizacién de diferencias étnicas que explican la continuidad de categorias como
indio y mestizo.

Es la capacidad de percibir similitudes, asi como de recrearlas, lo que Taussig
(1993) citando a Walter Benjamin, denomina «la facultad mimética» (mimetic faculty), el
principio por el cual se establece una légica de razonamiento a través de la cual en el
plano de la representacion sucede la identificacion entre la representacion y lo
representado. Esta misma facultad mimética explica una practica cultural entre los
Cunas que Taussig discute, y segun la cual es posible defenderse de los poderes
malignos a través de su representacion materializada (Taussig: 1993, 12-14). Aqui
Taussig esta haciendo referencia a una practica cultural también existente en tiempos
prehispanicos en los Andes, segun la cual el uso de las méascaras estaba vinculado a la
representacion de identidades foraneas y enemigas con el fin de dominarlas, aspecto al
cual volveré luego.

Hay dos puntos importantes que se derivan de la definicibn de mimesis que hace
Taussig. Una de las caracteristicas fundamentales que hacen de una representacion una
representacion mimética es que ésta objetiviza y materializa la realidad que representa.
Por otro lado, la representaciéon mimética implica apropiacién de la realidad
representada, un tema recurrente en la etnografia festiva presentada en este texto.
Ambas caracteristicas, objetivizacion y materializacion, asi como apropiacion y
transformacion son dos elementos centrales de la mascara dentro del contexto
etnografico que he venido describiendo. Por lo tanto, la mascara en Paucartambo
funciona segun la l6gica mimética a la que se refiere Taussig, es decir, en términos de
fetichizacion y, por lo tanto, de transformacién y apropiacion efectiva de la realidad que
representa. La mediacién de la mascara entre el “yo” del danzante y la identidad del
personaje, hace que la segunda sea vivida como una identidad intima y subjetiva. Para
la construccién de subjetividades se necesitan éstas dos caracteristicas: capacidad
transformadora y capacidad de objetivizacion que garantice la construccion de la




215

identidad que es apropiada como identidad esencial y natural. En este sentido se puede
observar una continuidad entre la mascara paucartambina contemporanea y la mascara
prehispéanica a la que Zuidema hace referencia.

Con respecto a la mascara como recurso para la construccién de la identidad en
Paucartambo, resulta fundamental reconocerla como representacién materializada de
ésta. De acuerdo con la l6gica de una representacion mimética, esto supone una
conceptualizacion de la identidad, asi como de la realidad, en términos muy particulares.

Como he venido discutiendo, la dindmica de apropiacion que resulta del uso de la
mascara en Paucartambo permite la multiplicidad como parte de la identidad de la
persona, lo cual resulta contrario a una conceptualizacion de la identidad de una persona
en términos univocos e individualizantes como sucede en sociedades donde la identidad
no esta materializada en la mascara, ni ésta cumple las funciones que he descrito para
el caso paucartambino. La multiplicidad de caras de una persona no es vista como
contraria a su integridad, ni autenticidad. Por lo tanto, la representacion de identidades
ajenas no es contradictoria con la definicion de una identidad propia. Esto implica, como
he venido afirmando, una légica de apropiacion del «otro» para la consolidacién del
«yo». En este sentido, la representacion a través de la mascara no oculta una identidad
verdadera, ni es un reflejo falso de la realidad. Es aqui donde quiero referirme al tema
del engafio como motivo central en la mitologia y rituales andinos, asi como a su
relacion con la mascara.

Para empezar quiero presentar algunas de las anécdotas que danzantes
paucartambinos me narraron y donde aparece el tema del engafio. Uno de los
elementos centrales que apareceran en ellos aluden a la dimensién ludica y
transformadora del engafio que sugiere la necesidad de una aproximacion distinta al
tema. Es aqui donde pienso que la discusion sobre la mascara como forma de
representacion mimética puede echar luces sobre el tema. Como explicaré al final, el
motivo del engafio en la mitologia y ritual andinos tiene un sentido positivo en términos
de su contenido utopico.

La anécdota que transcribo a continuacién esta tomada de una entrevista a un
danzante de sagra en 1991.

Y otro caso, por ejemplo bien curioso pasé cuando un afio nosotros, la china saqra que
bailaba de nosotros era una mujer. Y el ultimo dia del baile nos abandona, o sea la chica
no ha querido bailar porque ha tenido que viajar al Cuzco por sus estudios no. El tltimo
dia no habia a quién hacer bailar, pues, china sagra. Entonces buscamos al que habia
firmado para el préximo afio que va a venir, lo buscamos a un hombre, pues, que habia
firmado para soldado, no. Entonces nos acercamos con toda la ropa de mujer, pues, no.
Como nos ha dado, bueno, busquen a cualquiera, pero les doy la ropa, no. La chica nos
ha dicho asi. Entonces nosotros bueno le haremos vestir a él. Entonces vamos y le
hacemos vestir pues no. No conozco, pues; acaso yo he firmado para china, yo he
firmado para orqo, dice. Es un chiste que sali6 asi real, pues no. Entonces vistete, le
dejamos, arrpate. Entonces se ha vestido, nosotros afuera le esperamos. Se viste,




216

pues. Y esa vez los negros nos han invitado a un almuerzo. Vamos pues. Dentro alli
habia un ingeniero, pues, agrénomo que trabaja en el Ministerio de Agricultura. Y habia
estado enamorado de nuestra verdadera china sagra. La chica esa M., no. Entonces, no
lo soltaba el ingeniero a la china sagra. O sea desde mas antes, o sea desde el primer
dia ha sido eso. A ella, pues, no lo soltaba. Le decia de todo. Entonces ya el varén con
la misma ropa de ella, vestido. Entonces se le acerca el ingeniero y ya no le soltaba. Y el
muchacho estaba parado y yo estaba mas allacito. Y el ingeniero se acercay :»Mira
M.», le decia, «yo soy ingeniero en tal parte. Si quieres te hago dar un trabajo,» todo, le
estaba ofreciendo todo lo mejor, pues no. Y el muchacho dice que estaba asandose,
oye. El ya cuenta, pues, cuando ya se supo, pues, no; entonces ya no aguantaria lo que
le estaba enamorando, y el era pues vardn. Entonces, le ha hecho, pues, ya cuando le
estaba abrazando, le estaba ya paleteando el muchacho se habia asado, un empujén
nomas: «yo soy hombre. Yo no soy M.,» le habia dicho. El ingeniero también bueno se
ha quedado, pues, pero lelo. Entonces ya mas alla nos cuenta, ya cuando salimos de los
negros, ya nos cuenta pues: «Oye que te estaba diciendo ese ingeniero,» le pregunto,
pues. «oye pucha estaba bien asado,» me dice. «¢por qué?» «Dentro de la mascara
estaba asado, no sabia como responder, porque me estaba ofreciendo de todo.» «le
hubieras atracado, pues» «Has debido cambiar su voz de M.» le digo. «Entonces te
hubiera dado chamba,» le digo. Bien curioso ha pasado. Pero en cambio si al mismo
rato de entrar se hubiera quitado la mascara no hubiera pasado eso. Entonces a veces
sirve para esas cosas.

En estas anécdotas, la mascara es el recurso para el juego y el engafio que en este
caso tiene un contenido erdético. En este sentido su uso abre un espacio de libertad para
la interaccion social, que en la sociedad paucartambina esta principalmente controlado
por los hombres y por los adultos. Al respecto es interesante resaltar que el padre de
una de las danzantes actuales de qullacha nos comenté que al inicio no estuvo de
acuerdo con que su hija bailara en esta danza porque las mujeres que lo hacian hasta
ese momento eran muy mal vistas. Afirmé este informante que como los danzantes
estaban con méascaras podian hacer cualquier cosa que estuviera censurada
moralmente. La posibilidad de esconder la identidad y asi engafiar o confundir da
licencia y libertad a una persona, poder que en el caso de una mujer es visto como algo
malo. Ahora, la danza mestiza qullacha estd muy bien vista; probablemente el hecho de
gue bailen personas de mejores recursos y que viven fuera del Cuzco ha hecho variar la
valoracion que se hace de ellas. En este proceso ha jugado un rol muy importante el
desarrollo de la comparsa de mestiza qullacha en términos organizativos y de
compromiso de sus integrantes, lo cual se ha manifestado en una mejora en la
coreografia y el vestuario, asi como en la obtencion de primeros puestos en concursos
folkl6ricos. Las mujeres que bailan ahora son estudiantes, profesionales o empleadas,
gue cuentan con cierta independencia econdmica, lo cual ha permitido a su vez la
introduccion de los cambios mencionados. Lo que se observa en este caso es
justamente una dinamica de transformaciones entre el «yo» del danzante y la
representacion del «otro», entre la realidad social del danzante y los valores
simbolizados en la representacion de los personajes, donde ambos niveles se influyen
mutuamente. Esto se traduce en la apropiacion del poder de la mascara por parte de un
grupo nuevo, hecho vinculado a los esfuerzos de grupos de mujeres, en este caso




217

solteras, por conquistar nuevos espacios sociales a través de su participacion en la
fiesta.

Uno de los danzantes cont6 con orgullo que una vez que bail6 de dama lo hizo tan
bien y con tanto arte que se hicieron apuestas para determinar si estaba bailando un
hombre o una mujer. En otra oportunidad en que este mismo danzante particip6 en la
comparsa de los sigllas, confeccioné las mascaras de todo el grupo inspirandose en las
autoridades que en ese momento gobernaban el pueblo. Tal fue el éxito de sus
mascaras que las autoridades mandaron a apresarlo. Finalmente tuvieron que soltarlo
por las protestas del pueblo. En ambos relatos se hace referencia al potencial ludico del
engafio que se hace posible por el uso de la mascara, pero quiero hacer notar que en el
segundo caso aparece la posibilidad de critica y burla. En este caso, una critica y burla
al poder politico que logra evadir la censura justamente por la ambigiiedad que la
mascara le otorga.

El motivo del engafio esta presente en la mitologia andina (Ortiz: 1980, 91;
Arguedas: 1975). En los mitos de Huarochiri, por ejemplo, se cuenta que Cuniraya,
divinidad masculina, fertilizadora, pobre y fea, fertiliza a Cavillaca, divinidad femenina,
fertilizada, rica y hermosa, poniendo su semen en una licuma que ella come (Arguedas:
1975, 26-27). Por otro lado, Hutiacuri, que se hace pasar por pobre, pero recibe
secretamente los consejos de su padre, el dios Pariacaca, vence al yerno de
Tamtafiamca en las cinco competencias (Arguedas: 1975, 35-43). En estos casos el
tema del engafio esta vinculado a procesos transformativos y de apropiacion. Relaciéon
gue también esta presente en las mascaradas representadas en honor al Inca, donde la
mascara como objeto ritual cumple un rol fundamental (Zuidema 1983). Zuidema
concluye que la mascara no solamente tenia un sentido politico, sino también de burla 'y
desafio. El autor alude a la vinculacién del engafio y la burla a motivos miticos y rituales
de contenido transformador y de apropiacion, superando la reduccion de las
representaciones rituales, asi como de practicas de contenido satirico, al nivel de lo
anecdotico, que no explica la eleccién, ni la persistencia o transformacion de los
personajes que se representan.

Dentro de esta ldgica, la persona actual se constituye por los personajes que
representa. Pero no sélo la identidad se crea y se transforma a través de la
representacion mimética, sino la realidad social e histérica misma. Este hecho puede
explicar por ejemplo la importancia que tiene la actividad festiva y ritual en la vida
politica. Una victoria electoral es interpretada como consecuencia de una actuacion ritual
exitosa(45).

Esta linea de razonamiento echa luces sobre el predominio de personajes
histdricos en las fiestas de Paucartambo. Al igual que Poole (1985), encuentro en esta
practica una forma particular de narrativa historica, segun la cual los hechos pasados no
se evocan para explicar racionalmente el presente o para predecir el futuro, sino para
transformar la realidad. La representacion de la historia y de los personajes historicos
tiene un sentido utopico ya discutido en el analisis de la guerrilla y del personaje del




218

ghapaqg chunchu. Se trata de un discurso histérico construido a través del gesto, que
compromete menos a la razén objetiva y mas a los sentidos.

La misma légica a la que se refiere Zuidema cuando analiza la mascara
prehispanica es la que explica el uso de la mascara contemporanea en Paucartambo. La
mascara que representa al «otro», no es una version falsa de la propia identidad, sino
una apropiacion del «otro» para la consolidacion del «yo». El motivo del engafio, que se
actualiza en el ritual a través del uso de la mascara, adquiere un contenido
transformador y en ese sentido se convierte en representacion utépica.




219

NOTAS

10.

11.

12.

13.

14.

Quiero reiterar aqui que entiendo la idea de tradicion en el sentido de una identidad
heredada, negociada y redefinida por los agentes sociales y que adquiere un
caracter esencial, y no en oposicién a cambio, ni a modernidad.

Como es obvio estoy concentrandome en la mascara, pero quiero sefialar que
también el vestuario contribuye a la caracterizacion y a la diferenciacion de
personajes. En las siguientes secciones llamaré la atencion sobre la relacion entre
mascara y traje; sin embargo, no haré una descripcién del vestuario, ni discutiré sus
caracteristicas o rol en la creacion de los personajes.

Existen otras distinciones que se logran con el vestuario o con la coreografia, pero
no voy a referirme aqui a ellas.

El machu de la contradanza me coment6 que el artesano que hizo su Ultima mascara
tuvo problemas porque le habia pedido hacer una nariz tan larga que exigia de una
confeccion especial para que ésta no se rompiera 'y su peso no impidiera que el
danzante pudiera bailar con ella.

Ver al respecto Mendoza-Walker 1993b, quien compara las danzas del majefio de
San Jerénimo y de Paucartambo, haciendo alusion a la mascara del machuy a la
nariz como elemento falico vinculado a los conceptos de masculinidad y de poder.
El yeso que se utiliza en la confeccion de las mascaras es traido de Combapata que
esta muy cerca de Paucartambo.

Aparentemente las que se dedican a la confeccidn son en su mayoria mujeres. En
las entrevistas se me dijo que también habia hombre que los hacian pero no pude
encontrar a ninguno, ni en el pueblo de Paucartambo, ni entre los artesanos
residentes en Cuzco.

Dofia Fernanda, una informante que hace huacollos en el pueblo, me dijo que sus
huacollos se caracterizan por la “formita” que ella les sabe dar.

Uno de nuestros informantes nos dijo que antes se bailaba la danza denominada
canchis, que se baila sin mascara, pero como era del pueblo de Huasaq, se dejo de
bailar en Paucartambo. Otro informante nos dijo que antes, los maqgtas eran los
verdaderos campesinos que venian al pueblo a bailar, sin mascaras, pero que como
eran muy sucios y descuidados se prohibié su participacion. Ahora los magtas son
paucartambinos disfrazados y con mascaras.

Ambas danzas se presentan en la festividad del sefior de Qoyllur Rit'y que es un
contexto importante para ampliar el estudio de las mascaras andina centrandolo en
el estudio de las diferentes versiones del chuncho y su rol en la festividad
mencionada.

El uso de mascaras desde tiempos prehispanicos estd documentado en las crénicas;
y la existencia de méscaras en danzas campesinas en la actualidad esta
documentado en la literatura folkldrica y etnogréafica andina

Paucartambo fue uno de los centros de rebelion mas importantes con los que conté
Tupac Amaru.

Ha habido también un concurso de mascaras a nivel nacional organizado por la
revista CARETAS, en el que artesanos paucartambinos han participado.

Los concurso folkldricos, asi como los concursos de arte popular son importantes
medios de difusion de las identidades locales, asi como para la definicion de lo que




220

15.

16.
17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

es auténtico y propio de cada lugar. Ademas es la via a través de la cual los artistas
locales son reconocidos a nivel regional y nacional.

Palabras tomadas de un danzante de contradanza de San Jerénimo (entrevista
hecha en San Jerénimo-Cuzco, 1990).

La entrevista fue realizada en 1991.

Considero dificil que logre acceder a un mercado como el de Pisaq donde ya hay
artesanos que producen mascaras para las danzas que ahi se bailan y que tienen
sus propios estereotipos. Algo distinto sucede con los campesinos de la region de
Paucartambo que van al pueblo para comprar las mascaras que ahi se usan con la
intension de copiar la tradicion festiva. Para acceder a un mercado mas grande,
habria que confeccionar mascaras que tuvieran acogida en el circuito turistico de la
regién que tiene uno de sus centros en el pueblo de Pisag.

En 1990 estando en el taller de un mascarero de Paucartambo, observé que éste
recibia a los amigos que venian a dejar o recoger sus mascaras en un ambiente muy
alegre y haciendo bromas. Se establecia realmente un juego acerca de cual era la
verdadera mascara que el danzante habia dejado para arreglar, bromeando con el
hecho de que ésta podia haberse perdido. En este sentido predomina la relacion
personal sobre la puramente econémica de venta o prestacion de servicios.

El Valle del Mantaro se encuentra en el departamento de Junin, limitrofe con Lima 'y
se caracteriza por su tradicién folklorica. Existe un variado y nutrido repertorio de
danzas que se presentan en las muchas fiestas que se celebran durante el afio. Los
personajes de algunas de estas danzas usan mascaras de malla metalica que son
confeccionadas en la region (Orellana 1971a,b,c).

Don Santiago Rojas confecciona mascaras por pedido para Paucartambo, Pisaq,
Calca, Colla, Quillabamba. Isaac Carbajal y Eliseo Carbajal realizan pedidos de
Chayabamba, Colquepata, Pisaq, Calca, Urubamba, Juliaca, Sicuani, y
especialmente para los campesinos de las comunidades de Paucartambo.

La diferenciacion de tipos de mascaras por su material y caracteristicas fisiolégicas
como medios para la distinciéon de identidades ha sido propuesta por Lévi-Strauss
(1981) para el caso de las mascaras del noroeste de Norteamérica.

El tema del estereotipo como forma de diferenciacion y simbolo de identidades
distintas, en realidad exige un estudio comparativo que tome en cuenta toda un
region. En este sentido son muy importantes los contextos en los que danzas de
distintos lugares coinciden en una sola fiesta como, por ejemplo, las peregrinaciones,
de las cuales la del Sefior de Qoyllur Rit'y es una de las mas grandes y significativas
a nivel regional.

Estos dos ultimos fragmentos han sido tomados de la transcripcion de una entrevista
realizada por Gisella Galliani en Paucartambo en el afio de 1989. Hemos incluido
esta version porque creemos importante dar una versién textual de este relato. De
todos modos hemos sido testigos de este relato que el informante contd durante
nuestras conversaciones.

Quitarse la mascara no es suficiente para que un danzante vuelva a adoptar su
identidad individual. Observamos en la casa del cargo de una danza, por ejemplo,
que cuando en la noche los danzantes vestidos s6lo con el triple de la danza y sin
mascara atienden a sus invitados e incluso bailan con ellos, continian bajo 6rdenes
del caporal, quien en esa ocasion no bailé6 mientras estaba con el traje puesto. Mas




221

25.

26.

27.

28.
29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

tarde, los danzantes se vistieron de civil y cada uno fue responsable de si mismo. En
esta misma ocasion pudimos ver que se puso mucho cuidado en que el traje no
fuera alterado. A algunos danzantes que tenian frio se les prohibié que se pusieran
algun abrigo porque no era parte del traje de la danza.

La imagen de la divinidad entendida como reservorio de un poder sagrado y el rol
mediador del danzante ha sido trabajada por Gow (1974) en un articulo sobre la
peregrinacion al santuario del sefior de Qoyllur Rit'i.

Es interesante anotar que los caporales llevan solamente aquel objeto que los
identifica como tales y que usan como bastén de mando para dirigir la coreografia;
por ejemplo, la espada del rey de los ghapag chuncho, la matraca del caporal de los
ghapaqg negro o el baston del machu de la contradanza. En este objeto esta
contenida la autoridad de los caporales que les permite mantener el control sobre los
danzantes.

A pesar de contar con luz eléctrica, el atrio esta a oscuras; solamente el balcon de la
iglesia esta iluminado.

La mascara del caporal se ofrece como simbolo represenativo de toda la comparsa.
Maki: brazo con pufio de madera que los negros llevan en la mano y que simboliza el
grito de libertad de la esclavitud; el caporal lleva una matraca.

Antiguamente eran grupos familiares o gremiales los que bailaban en una misma
comparsa, y eso se esta debilitando en la actualidad. Los majefios por ejemplo, ya
s6lo son los descendientes de las familias de comerciantes que bailaban esta danza,
pero que ya no tiene en comin mas que ese pasado. Las danzas contradanza y
ghapaq negro estan integradas por gente que no vive en el pueblo.

Los magt'a respetan la regla del anonimato a pesar de no estar sujetos a una
autoridad tan rigurosa como es el caso en las demas comparsas. En los ultimos
afos, los magt'a se han organizado justamente con el objetivo de controlar la
participacion de gente que “no pertenece al pueblo”, exigiendo a cada magt'a que se
identifique con un carnet. La mayor organizacion de las danzas es vista como una
necesidad para seleccionar a los integrantes de las comparsas y controlar asi a
quienes se reconoce como miembros de la identidad mestiza paucartambina.

En el departamento del Cuzco, la danza del g’ara chunchu se baila también en otras
fiestas de raigambre indigena campesina como, por ejemplo, en la peregrinacion al
santuario del Sefior de Quyllur Rit'i.

La idea de la modernizacion en el ambito de las danzas esta generalmente vinculada
a criterios de tipo estético: vestuario mas caro, coreografia mas complicada,
utilizacién de la banda en vez de grupo instrumental tipico, etc. La estética ademas
es utilizada como recurso para crear diferencias entre una danza y otra, por lo cual
se encuentra fuertemente vinculada a connotaciones de indole cultural y social.

En la valoracion estética de las mascara y otras expresiones artisticas, como son las
danzas mismas, tiene especial importancia los concursos artesanales y folkloricos,
gue ayudan a establecer jerarquias tanto a nivel local, como regional y nacional.

Al respecto ver el trabajo de D. Poole (1985), ya comentado en el primer capitulo, en
el cual la autora hace referencia al poder transformador de las danzas andinas que
las caracteriza como discursos histéricos que los danzantes manipulan para construir
sus identidades contemporaneas. La concepcién de las danzas andinas como




222

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

rituales de transformacion también es discutida por la autora en otro articulo sobre
danzas y peregrinaje en el sur andino (Poole: 1991).

El trabajo de Mendoza-Walker (1993a) es un andlisis interesante de la manera cémo
los danzantes caracterizan a sus personajes recurriendo a elementos de la tradicion
y a otros nuevos para representar los valores que segun ellos los definen como
grupo.

Esta preponderancia del gesto sobre la palabra es resaltada por marzal (1983: 50-
51) como una caracteristica de la socializacién religiosa en el mundo andino.
También Ortiz menciona esta cualidad en el mundo andino cuando lo opone al
universo amazoénico (Ortiz: 1985).

Asumo la premisa establecida por McLuhan (1974) segun la cual “el medio es el
mensaje”.

Estoy refiriéndome aqui a la distincién que Da Matta (1990: 178-185) hace entre
individuo y persona; tomando en cuenta la tension, que segun el autor, se da entre
ambas nociones, y cuya dinamica varia segun la sociedad.

He tomado la definicion de hombre que da M.C. Iglesias cuando caracteriza el cédigo
de comportamiento propio del antiguo Régimen (1989: 72) como opuesto al de la
sociedad profesional-burguesa en la que el hombre es concebido como individuo con
una unica identidad verdadera que corresponde al paradigma del hombre universal.
M.C. Iglesias en su articulo “La mascara y el signo: modelos ilustrados” (1989) llama
la atencion sobre la importancia del lenguaje como una forma de accion sobre la
realidad, y por lo tanto coincide con Diderot (autor a quién discute) en reconocer el
poder creador y transformador de la mascara.

El caporal de una de las comparsas nos comenté que este cargo no solo representa
autoridad en la danza, sino también respeto en el pueblo. Ademas, el caporal debe
ocuparse de conocer a la gente, saber lo que sucede en el pueblo y hacerse
conocer. Saludar a cualquier persona del pueblo por su nombre es un detalle muy
importante.

Mas alla del verdadero origen de la palabra contradanza, los danzantes hacen
alusion explicita al juego de palabras que el nombre de contra-danza permite hacer.
Esta misma dicotomia y oposicion entre realidad y representacién se puede
encontrar al interior de la teoria marxista que opone una superestructura a una
infraestructura y que define a la ideologia en términos de una versién distorsionada
de una realidad objetiva. Finalmente, en un nivel mas filoso6fico, estas perspectivas
se reducen a una oposicion en términos de realidades objetivas y subjetivas.

Este es un patrén que he encontrado también entre los migrantes cuzquefios en
Lima que celebran la fiesta de la Virgen del Carmen en la capital, y que parece tener
una presencia mucho mayor. En La Libertad, Luis Millones ha encontrado que sus
informantes aluden a esta vinculacion entre las esferas rituales y politicas
(informacién personal).




223

BIBLIOGRAFIA

Allard, Geneviéve y Pierre Lefort, La mascara, México: Fondo de Cultura Econémica,
1988.

Ansion, Juan, «Los incas y la transformacion del concepto del poder», en
Anthropologica, afio IV, No. 5, pp. 61-71, 1987a.

Ansion, Juan, Desde el rincén de los muertos, Lima: Gredes, 1987b.

Ares Queija, Berta, «Las danzas de los indios: un camino para la evangelizacion del
Virreynato del PerU», en Revista de Indias, Vol. 44, No.174, pp. 445-63, 1984.

Arguedas, José Maria y Josafat Roel P., «Tres versiones del Mito de Inkarri» en
Ideologia mesianica del mundo andino, antologia de Juan Ossio A., Lima: Ignacio Prado
Pastor, 1973.

Arguedas, José Maria, Dioses y Hombres de Huarochiri, México: Siglo XXI, 1975.

Instituto Geogréfico Nacional, Atlas del Perd. Ministerio de Defensa, Proyecto Especial
Atlas del Peru, Lima: 1989.

Barrionuevo, Alfonsina, Cusco magico, Lima: Editorial Universo, 1980.
Béjar, Ana Maria, «Bibliografia sobre musica y danzas en el Peru», en MUsica, danzas y
mascaras en los Andes, Rall R. Romero, editor, Lima: Pontificia Universidad Catélica

del Pert, 1993.

Berger, Peter y Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality, Garden City:
Anchor Books 1967.

Blau, Harold, «Function and the False Faces: A classification of Onondaga masked
rituals and themes», en Journal of American Folklore, Vol. 79, No. 314, pp. 564-80, 1966.




224

Burga, Manuel, Nacimiento de una utopia: muerte y resurreccion de los incas, Lima:
Instituto de Apoyo Agrario, 1988.

Cahill, David, «Etnologia e historia: los danzantes rituales del Cuzco a fines de la
colonia”, en Boletin del Archivo Departamental del Cuzco, No. 2, pp. 47-54, 1986.

Céanepa Koch, Gisela, «Una propuesta tedrica para el estudio de la mascara andina», en
Anthropologica No. 10, pp. 139-170, 1992.

Céanepa Koch, Gisela, «Los ch’'unchu y las pallas de Cajamarca en el ciclo de la
representacion de la muerte del Inca», en Mdsica, danzas y mascaras en los Andes,
Raull R. Romero, editor, Lima: Pontificia Universidad Catélica del Pera, 1993a.

Céanepa Koch, Gisela, «Mascara y transformacion: la construccion de la identidad en la
fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo», en MUsica, danzas y mascaras en los
Andes, Raul R. Romero, editor, Lima: Pontificia Universidad Catdlica del Peru, 1993b.

Céanepa Koch, Gisela, «Danza, identidad y modernidad en los Andes: las danzas en la
fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo», en Anthropologica No. 11, pp. 255-
282, 1994.

Céanepa Koch, Gisela, «Danza, identidad y modernidad en los Andes; el caso de las
danzas de la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo (Cuzco)», en Cosmologia y
musica en los Andes, Max Peter Baumann, editor., Madrid: Bibliotheca Iberoamericana,
1996.

Céanepa Koch, Gisela, «ldentidad regional y migrantes en Lima: la fiesta de la Virgen del
Carmen de Paucartambo», en Estudios sobre el sincretismo en America Central y en los
Andes, N. Ross Crumrine and Bernd Schmelz, editores, en prensa.

Canetti, Elias, Masa y poder (tomo Il). Madrid: Alianza Editorial, 1983.

Castillo Ochoa, David, «Mascaras de Ayacucho: artesania tradicional», en Boletin de
Lima, afio 11, No. 63, pp.17-22, 1989.

CJACC-P., «\WAYNA AYLLU: tradicién de Mama Carmen», en Centro Juventud de
Accion Civico Cultural Paucartambo, afio 1, No.1, pp. 11-12, 1971.

Cotler, Julio, «La mecanica de la dominacion interna y del cambio social en el Perl», en
Pert Problema, Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 1969.

Crumrine, N. Ross y Marjorie Halpin, The Power of Symbols: Masks and Masquerade in
the Americas, Vancouver, Canada: University of British Columbia Press, 1983.




Crumrine, N. Ross, «Masks, Participants and Audience», en N. Ross Crumrine &
Marjorie Halpin, editores, The Power of Symbols, Vancouver: University of British
Columbia Press, 1983a.

De la Cadena, Marisol, «Las mujeres son mas indias: etnicidad y género en una
comunidad del Cusco», en Revista Andina, No. 9, pp.7-29, 1991.

Diccionario de la lengua espafiola, Madrid: Vigésima primera edicion, 1992.

Dobyns, Henry E. y Paul L. Doughty, Peru: a cultural history, New York: Oxford
University Press, 1976.

Duviols, Pierre, «Huari y Llacuaz. Agricultores y pastores. Un dualismo prehispanico de
oposicion y complementariedad», en Revista del Museo Nacional No. 39, pp. 153-193,
1973.

Eldredge, Seare y Huston Rollings, «Preparatorio para el uso de la mascara neutra»,
Lima: Museo de Arte Popular del Instituto Riva-Agiero-PUCP/ Escuela de Teatro de la
Universidad Catolica del Per(, Las mascaras en el teatro peruano, 1990.

El Comercio, «Selecciones de arte», Lima: 9 de enero (edicién vespertina), 1947.

Esser, Janet Brody, «Tarascan Masks of Women as Agents of Social Control», en N.
Ross Crumrine & Marjorie Halpin, editores, The Power of Symbols, Vancouver:
University of British Columbia Press, 1983.

Flores Galindo, Alberto, Buscando un Inca: identidad y utopia en los Andes, Cuba: Casa
de las Americas, 1986.

Flores Ochoa, Jorge, «Inkarri y Qollarri en una comunidad del Altiplano», en Ideologia
mesianica del mundo andino, antologia de Juan Ossio A., Lima: Ignacio Prado Pastor,
1973.

Flores Ochoa, Jorge, «Mistis and Indians: Their Relations in a Micro-Economic Region of
Cusco», en Van den Berghe, Pierre, editor, Class and Ethnicity in Pera. Leiden: E.J.Brill,
1974.

Flores Ochoa, Jorge, «El Qosqo del Inca», en El Qosqo: una antropologia de la ciudad,
Hiroyasu Tomoeda y Jorge Flores Ochoa (editores). Qosqo: Ministerio de Educacion del
Japon; Centro de Estudios Andinos Cuzco - CEAC, 1992.

Follana Vivero, Luis, Comparsa dansag. Paucartambo ‘96, Folleto. Cuzco: 1996.

Fuenzalida, Fernando «Poder, etnia y estratificacion social en el Peru rural», en Perd
hoy, México: Siglo Veintiuno Editores, 1975.

225



Galliani, Gisella, La fiesta andina: ¢ una forma de terapia colectiva?, (manuscrito), s/f.
Goldman, Irving, Los cubeo. México: Instituto Indigenista Americano, 1968.

Gonzales, Enrique y Fermin Rivera, «La muerte del Inca en Santa Ana de Tusi», en
Boletin del Instituto Francés de Estudios Andinos, No. 11(1-2), pp. 19-36, 1982.

Gonzales Rojas, Flaviano, Mascaras de Molinos, Lima: Galeria Huamanqaga, s/f.
Gorbak, Celina, Mirtha Lischetti, y Carmen P. Muioz, «Batallas rituales del chiaraje y del
tocto de la provincia de Kanas», en Revista del Museo Nacional, No. 31, pp. 245-304,

1962.

Gow, David, «Taytacha Qoyllur Rit’i», en Allpanchis Phuturinga, Vol. VII, No. 7, pp. 49-
100, 1974.

Guaman Poma de Ayala, Felipe, La nueva crénica y buen gobierno, tomo I, Lima:
Ministerio de Educacion Puablica del Pera, 1956.

Gutiérrez G., Julio, «Santiago Rojas y sus comparsas de bailarines», en Revista del
Instituto Americano de Arte, Vol. 2, No. 2, pp. 45-50, 1943.

Helfrich, Klaus, Malanggan-I: Bildwerke von Neuirland, Berlin: Museum fiir Volkerkunde,
1973.

Hobsbawm, Eric y Terence Ranger (editores), The Invention of Tradition, Cambridge,
New York: Cambridge University Press, 1983.

Hocquenghem, Anne Marie, Iconografia mochica. Lima: Pontificia Universidad Catélica
del Peru, 1987.

Hopkins, Diane, «Juego de enemigos», en Allpanchis Phuturinga, Vol. XVII, No. 20,
Cuzco, pp. 167- 188, 1982.

Iglesias, Maria Carmen, «La mascara y el signo: modelos ilustrados», en El discurso de
la mentira, Carlos Castilla del Pino, editor, Madrid: Alianza Editorial, 1989.

Instituto Riva-Aguero, La mascara en el teatro peruano. Lima: Museo de Arte Popular del
Instituto Riva Aguero-PUCP/Escuela de Teatro de la Universidad Catdlica, 1990.

Isbell, Billie Jean, To Defend Ourselves. Ecology and Ritual in an Andean Village. Austin:
The University of Texas, 1978.

Jimenez Borja, Arturo, Mascaras de baile. Lima: Museo de la Cultura Peruana, 1947.

226



Jimenez Borja, Arturo, Mascaras peruanas, Lima: Galeria de Arte del INC/Museo de
Arte Italiano, 1979.

Kuon Arce, Elizabeth, «El Cuzco de los afios veinte. Una historia local», en El Qosqo:
una antropologia de la ciudad, Hiroyasu Tomoeda y Jorge Flores Ochoa, editores,
Qosqo: Ministerio de Educacién del Japén; Centro de Estudios Andinos Cuzco-CEAC,
1992.

La Torre, Alfonso, «La muestra del teatro peruano: enmascarar o desenmascarar: he ahi
la cuestién», Lima: La mascara en el teatro peruano, Museo de Arte Popular del Instituto

Riva-Aguero-PUCP/ Escuela de Teatro de la Universidad Catdlica del Pera, 1990.

Leach, Edmund R., «Ritual», en David L. Sills, editor, Enciclopedia Internacional de las
Ciencias Sociales, (tomo VII), Madrid: Aguilar, 1947.

Lecoq, Jacques, «El juego de la mascara», Lima: La mascara en el teatro peruano,
Museo de Arte Popular del Instituto Riva-Aguero-PUCP/ Escuela de Teatro de la
Universidad Catdlica del Perud, 1990.

Levi-Strauss, Claude, La via de las mascaras, México: Siglo Veintiuno Editores, 1981.

Luna, Lizardo, «Mascaras populares peruanas», en Las Moradas 1(1), pp. 71-73, 1947.

Lynne Hanna, Judith, To Dance is Human. A Theory of Nonverbal Communication,
Chicago and London: The University of Chicago Press, 1987.

Malleta, Héctor, Alejandro Bardales y Katia Makhlouf, Peru: las provincias en cifras
1876-1981, Lima: AMIDEP y Universidad del Pacifico, 1985.

Marzal, Manuel, La transformacion religiosa peruana, Lima: Pontificia Universidad
Catolica del Pert, Fondo Editorial, 1983.

Mauss, Marcel, Sociologia y Antropologia, Madrid: Tecnos, 1971.

McLuhan, Marshall, Understanding Media: The Extension of Man, Inglaterra: ABACUS,
1974.

Mendoza-Walker, Zoila, «La danza de los avelinos», en Revista Andina, afio |, No. 14,
pp. 501-521, 1989.

Mendoza-Walker, Zoila, Shaping Society Through Dance: Mestizo Ritual Performance in
the Southern Andes of Per, Ph.D. Thesis, University of Chicago, Anthropology
Department, 1993a.

227



228

Mendoza-Walker, Zoila, «La comparsa los majefios: poder, prestigio y masculinidad
entre los mestizos cusquefios», en MUsica, danzas y mascaras en los Andes, Rall R.
Romero, editor, Lima: Pontificia Universidad Catélica del Pera, 1993b.

Merino de Zela, Mildred, «Folklore coreografico e historia», en Folklore Americano.
México: Instituto Panamericano de Arte, Geografia e Historia OEA. No. 24 diciembre, pp.
67-94, 1977.

Millones, Luis, Actores de altura: ensayos sobre el teatro popular andino. Lima: Editorial
Horizonte, 1992.

Molinie Fioravanti, Antoinette, «Tiempo del espacio y espacio del tiempo en los Andes”,
en Journal de la Societé des Americanistes, t. LXXI, pp. 97-114, 1985.

Morote Best, Efrain, Aldeas sumergidas, cultura popular y sociedad en los Andes,
Biblioteca de la Tradicién Oral Andina/9, Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé
de las Casas, Cuzco, Pert, 1988.

Morner, Magnus, Perfil de la sociedad rural del Cuzco a fines de la colonia, Lima:
Universidad del Pacifico, 1977.

Murra, John, La organizacion econ6mica del Estado Inca, México: Siglo Veintiuno, 1978.
Murra, John, «EI control vertical de un maximo de pisos ecolégicos en la economia de
las sociedades andinas», en Formaciones econdmicas y politicas del mundo andino,

John Murra, editor, Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 1975.

Muller, Thomas y Helga, «Mito de Inkarri-Qollari (cuatro narraciones)», en Allpanchis
Phuturinga, Vol. XX, afio X1V, No. 23, pp. 125-144, 1984.

Napir, A. David, Masks, Transformation and Paradox, Berkeley: University of California
Press, 1986.

Navarro del Aguila, «Danzas populares del Peri», en Revista del Instituto Americano de
Arte, Vol. 2 No. 2, pp. 24-44, 1943.

Orellana, Simedn D., «Las méascaras en el valle del Mantaro», en El Serrano, Vol. XX,
No. 257, pp. 8-11, 1971a.

Orellana, Simedn D., «Las méascaras en el valle del Mantaro», en El Serrano, Vol. XX,
No. 258, pp.12-16, 1971b.

Orellana, Simedén D., «Las méascaras en el valle del Mantaro», en El Serrano, Vol. XX,
No. 259, pp. 12-15, 1971c.




229

Orellana, Simedn D., «La huaconada de mito», en Anales Cientificos de la Universidad
Nacional del Centro - Per(, No. 1, Huancayo; 1972.

Ortiz Rascaniere, Alejandro, Huarochiri: 400 afios después, Lima: Pontificia Universidad
Catolica del Peru, 1980.

Ortiz Rascaniere, Alejandro, «Simbolos y ritos andinos: un intento de comparacién con el
area amazonica», en Anthropologica, afio lll, No.3, pp. 61-85, 1985.

Ossio, Juan, «Guaman Poma: nueva cronica o carta al rey. Un intento de aproximacion a
las categorias del pensamiento del mundo andino», en Ideologia mesianica del mundo
andino, Antologia de Juan Ossio, Lima: Ignacio Prado Pastor, 1973.

Ossio, Juan, «Presentaciéon», en Thomas y Helga Miller, «Mito de Inkarri-Qollari (4
narraciones)», en Allpanchis Phuturinga, Vol.XX, afio XIV, No. 23, pp. 125-144, 1984.

Ossio, Juan, Parentesco, reciprocidad y jerarquia en los Andes, Lima: Pontificia
Universidad Catolica del Peru, 1992.

Ottenberg, Simon, «lllusion, Communication, and Psychology in West African
Masquerades», en Ethos, Vol. 10, No. 2, pp.149-185, 1982.

Paz, Octavio, El laberinto de la soledad, México: Fondo de Cultura Econdmica, 1984.

Poole, Deborah, «Los santuarios religiosos en la economia regional andina (Cuzco)», en
Allpanchis Phuturinga, Vol. XVI, No. 19, pp. 79-116, 1982.

Poole, Deborah, «La coreografia de la historia en el baile ritual andino», Ponencia inédita
del 45° Congreso Anual de Americanistas, Bogota: 1985.

Poole, Deborah, «Entre el milagro y la mercancia, Qoyllur Rit'i», en Margenes: encuentro
y debate, afio Il, No. 4, pp.101-119, 1988.

Poole, Deborah, «Accomodation and Resistance in Andean Ritual Dance», en The
Drama Review 34 No. 2, pp. 98-126, 1990.

Poole, Deborah, «Rituals of Movement, Rites of Transformation: Pilgrimage and Dance
in the Highlands of Cuzco, Peru», en Pilgrimage in Latin America, Ross Crumrine y Alan
Merines, editores, New York: Greenwood Press, 1991.

Portocarrero, Gonzalo y Patricia Oliart, El Pert desde la escuela, Lima: Instituto de
Apoyo Agrario, 1989.

Quispe, Ulpiano, La herranza en Choque Huarcaya y Huancasancos, Ayacucho, Lima:
Ministerio de Trabajo, Instituto Indigenista Peruano, Unidad de Investigacion. Serie
Monogréfica No. 20, 1969.




230

Ramirez, Juan Andrés, «La novena del Sefior de Qoyllur Rit'y», en Allpanchis
Phuturinga, Vol. I, No. 1, pp. 61-88, 1969.

Ramos Carpio, Carlos, Paucartambo: testimonios de su patrimonio natural y cultural,
Cusco: 1996.

Roel Pineda, Josafat, «La danza de los C’'uncos de Paucartambo», en Tradicién 1(1),
pp. 59-70, 1950.

Saussure, Ferdinand de, Curso de linguistica general, Madrid: Alianza Editorial, 1992.

Seligman, Linda, «To be in Between: The Cholas as Market Womenx», en Comparative
Study of Society and History, Vol. 3, No. 4, pp. 694-721, 1989.

Silverman-Proust, Gail, «Representacion grafica del mito de Inkarri en los tejidos Q’ero»,
en Boletin de Lima, No. 48, afio 8, pp. 59-71, 1986.

Souffez, Marie-France, «La persona», en Anthropologica, afio V, No. 5, pp. 33-57,
1987.

Stastny, Francisco, Las artes populares del Peru, Lima: Ed. Edubanco, 1979.

Stern, Steve, «El taki onqoy y la sociedad andina. Huamanga siglo XVI”, en Allpanchis
Phuturinga, Vol. XVI, No. 19, pp. 49-78, 1982.

Szyszlo, Fernando de, «Mascaras populares peruanas», en Fanal, afio 6, No. 27, pp. 9-
10, 1951.

Taussig, Michael, The Nervous System. New York: Routledge, 1992.

Taussig, Michael, Mimesis and Alterity. A particular History of the Senses, New York:
Routledge, 1993.

Turner, Victor, La selva de los simbolos. Madrid: Siglo XXI editores, 1980.

Turner, Victor, From Ritual to Theatre: The Human Seriousness of Play, New York City:
Performing Arts Journal Publications, 1986.

Urbano, Henrique, «Qollana Payan y Coyao. Ldogica y sociedad en los Andes», en
Boletin de Lima, afio 9, No. 51, pp. 18-26, 1987.

Valcarcel, Luis E., Fiestas y danzas en el Cuzco y en los Andes, Buenos Aires:
Ed.Sudamericana, 1951.




231

Valencia Espinoza, Abraham, «Inkarri, Qollarri dramatizado», en Ideologia mesianica del
mundo andino, Antologia de Juan Ossio, Lima-Pert, pp. 281-300, 1973.

Van Den Berghe, Pierre L. y George P. Primov, «Inequality in the Peruvian Andes, Class
and Ethnicity in Cuzco», Columbia & London: University of Missouri Press, 1977.

Van Kessel, Juan, Danzas y estructuras sociales de los Andes, Cusco: Instituto de
Pastoral Andina, 1982.

Véasquez, Rosa Elena, Danzas de Paucartambo, Texto inédito, s/f.

Villasante, Ortiz, Segundo, Paucartambo: provincia folklérica Mamacha Carmen, tomo I,
Cusco: editorial Ledn, 1980.

Villasante Ortiz, Segundo, Paucartambo: anécdotas, turismo y artistas, tomo Ill, Cusco:
editorial Ledn, 1981.

Villasante Ortiz, Segundo, Paucartambo: coronacién pontificia de Mamacha Carmen,
tomo IV, Cusco: editorial Amistad, 1985.

Villasante Ortiz, Segundo, Tricentenario de la cuadrilla mayor g’hapac negro de
Paucartambo 1694-1994, tomo V, Cusco: Arscontinua editores, 1994.

Vreeland, James M., «Danzas tradicionales de la sierra de Lambayeque», en MUsica,
danzas y mascaras en los Andes, Raul R. Romero, editor, Lima: Pontificia Universidad
Catolica del Peru, 1993.

Wachtel, Nathan, Los vencidos: los indios del Peru frente a la conquista espafiola (1530-
1570), Madrid: Alianza Press, 1976.

Wightman, Ann, Indigenous Migration and Social Change, Durham, N.C.: Duke
University Press, 1990.

Yuyachkani, «Grupo cultural Yuyashkani. Memoria anual 1983. Uso y manejo de la
mascara: algunas apreciaciones generales», en La mascara en el teatro peruano, Lima:
Museo de Arte Popular del Instituto Riva Aguiero-PUCP/Escuela de Teatro de la
Universidad Catdlica, 1990.

Zuidema, R.T., The Ceque System of Cuzco: The Social Organization of the Capital of
the Inca, Leiden: E. J. Brill, 1976.

Zuidema, R.T., «Masks in the Incaic Solstice and Equinoctial Rituals», en N. Ross
Crumrine & Marjorie Halpin editores, The Power of Symbols, Vancouver: University of
British Columbia Press, 1983.




y=

232




